
БО

"Третье поколение 
разрушает…
НАРОДНАЯ МУДРОСТЬ ГЛАСИТ, ЧТО 
ПЕРВОЕ ПОКОЛЕНИЕ СОЗДАЁТ, ВТОРОЕ 
ПОДДЕРЖИВАЕТ, А ТРЕТЬЕ РАЗРУШАЕТ. 
МОЖНО ЛИ ЭТО ПРИМЕНИТЬ И К ДУХОВНОЙ 
СФЕРЕ?



Published and Copyright 2024 by

Shluchim Office International

816 Eastern Parkway, Brooklyn, NY 11213

718.221.0500

5786 - 2026

Founded in 2008 in memory of Rabbi Gabi and Rivky Holtzberg OB”M  
Shluchim of the Rebbe to Mumbai India

For sponsorship opportunities, email info@jewishinsights.org

©

לעילוי נשמת אמנו וזקנתנו 
האשה החשובה מצויינת במדותיה 

בעלת מסירות נפש
מרת דבורה ע“ה גרינברג

בת הרה“ח ר‘ אהרון מענדל
נפטרה אור ליום ג‘ - כ“א מנחם אב תשפ“ג

В память о нашей маме и бабушке 
Дворе Гринберг  

Дочери раввина Аарона Мендела Хазана 

Она жертвовала собой ради еврейства 
Покинула этот мир 21 Менахем-Ава 5783

Шмот



1

A. Сколько раз семья Яакова уходила в Египет?
ПЕРВОИСТОЧНИК 1 Шмот, 12:30-33, 41

И было в полночь — и Г-сподь поразил 
всякого первенца в земле египетской, от 
первенца фараона, сидящего на престоле 
своём, до первенца пленника, который в 
темнице, и всякого первенца скота.

И встал фараон ночью, он и все рабы его, 
и все египтяне. И был великий вопль в 
Египте, ибо не было дома, где не было бы 
мертвеца.

И призвал он Моше и Аарона ночью, 
и сказал: «Встаньте, выйдите из среды 
народа моего, как вы, так и сыновья 
Израиля. И идите, служите Г-споду, как 
вы говорили.

И мелкий, и крупный скот ваш возьмите, 
как вы говорили, и идите, и благословите 
также меня».

…И было в тот самый день: вышли все 
воинства Г-спода из земли египетской.

�כְוֹרֹ  �הָ כׇלׇ בְּ �יְַלְָהָ וַהַ' הִכִָּ �חֲַצֲִיִ הַלַַּ וַיְַהְִיִ בַּ
בֵ  �שֵֹׁ� הַיַֹּ פַּ�רְְַעֹהֹ  �כְֹרֹ  מִבְִּ מִצְִרְַַיִםִ  �אְֶרֶֶֶץ  בְּ
�בְֵיֵת  רֶ בְּ בְִיִ אֲשֲֶׁ� � �כְוֹרֹ הַשְַּׁ� �סְִאְוֹֹ עַדַ בְּ עַלַ כִּ

�הְֵמֵָהָ. �כְוֹרֹ בְּ ּבּוֹרֹ וְכְֹלֹ בְּ הַ

אּוּ וְכְׇלׇ עֲבֲָדָָָוי וְכְׇלׇ  �קָׇםׇ פַּ�רְְַעֹהֹ לַיְַלְָהָ ה וַיַָּ
�מְִצְִרְָָיִםִ  בְּ גְדְֹלָֹהָ  צְעְָקָָהָ  וַתְַּ�הְִיִ  מִצְִרְַַיִםִ 

םָ מֵתֵ. רֶ אֵיֵן שָׁ� �יִַתִ אֲשֲֶׁ� �יִ אֵיֵן בַּ כִּ

�מֶארֶ  וַיַֹּ לַיְַלְָהָ  ֹן  לְּוּאְַהֲַרֲֹ  הֶ  לְמְֹשֶֹׁ� �קְִרְָָא  וַיִַּ
�נְֵיֵ  �םַ בְּ �םַ אַתֶַּ�םֶ גַּ ּוּא מִּתּוֹךְְֹ עַמִַּ�יִ גַּ � ּוּמּוּק צְּ 
�רְֶכְֶםֶ.  �דְַבֶַּ ּוּ אֶתֶ ה' כְּ ּוּ עִבְִדְ לְּוּכְ �רְָָאֵלֵ  יִשְִׂ

רֶ  �אֲַשֲֶׁ� כַּ ּוּח  קְ �קְַרְַכְֶםֶ  בְּ �םַ  גַּ צֹנְאכְֶםֶ  �םַ  גַּ
אֹתִֹיִ.  �םַ  גַּ בֵּוּרֵַכְַתְֶּ�םֶ   ּוּ  וָלֵָכֵ �רְַתְֶּ�םֶ  �בִַּ דִּ

�לׇ  כׇּ ּוּא  יָצְָ �הֶ  הַזֶַּ ּיּוֹםֹ  הַ �עְֶצֶֶםֶ  בְּ ...וַיְַהְִיִ 
מִצְִרְָָיִםִ. מֵאֵֶרֶֶֶץ  ה'  צִבְִאְוֹתֹ 

ПЕРВОИСТОЧНИК 2 Шмот, 1:1

И вот имена сыновей Израиля, пришедших 
в Египет; с Яаковом, каждый с домом 
своим пришли.

�אִָיִם  הַבַָּ �רְָָאֵלֵ  יִשְִׂ �נְֵיֵ  בְּ מְוֹתֹ  שְׁ� �הֶ  וְאְֵלֵֶּ
ּוּא׃ � בֵּוּיֵתוֹֹ בָּ מִצְִרְָָיְמְָהָ אֵתֵ יַעֲַקֲֹבֹ אִׁשׁי 

ПЕРВОИСТОЧНИК 3 Берешит, 46:8

И вот имена сыновей Израиля, пришедших 
в Египет: Яаков и сыновья его, первенец 
Яакова — Реувен.

�אִָיִם  הַבַָּ �רְָָאֵלֵ  יִשְִׂ �נְֵיֵ  בְּ מְוֹתֹ  שְׁ� �הֶ  וְאְֵלֵֶּ
יַעֲַקֲֹבֹ  �כְֹרֹ  בְּ בָּוּנָָוי   יַעֲַקֲֹבֹ  מִצְִרְַַיְמְָהָ 

בֵּוּאןֵ. רְְ

ПЕРВОИСТОЧНИК 4 «Тора Ор», Шмот, 1:1

И вот имена сыновей Израиля, идущих 
в Египет; с Яаковом, каждый с домом 
своим пришли» В недельной главе Ваигаш 

�אִָיִם  הַבַָּ �רְָָאֵלֵ  יִשְִׂ �נְֵיֵ  בְּ מְוֹתֹ  שְׁ� �הֶ  וְאְֵלֵֶּ
ּוּא.  � בָּ בֵּוּיֵתוֹֹ   אִיִׁשׁ  יַעֲַקֲֹבֹ  אֵתֵ  מִצְִרְָָיְמְָהָ 
�הֶ  �ןֵ וְאְֵלֵֶּ �םַ כֵּ �ׁשׁ נֶאֱֶמֱַרַ גַּ �גִַּ תַ וַיִַּ �פְָרָָָשַׁ� �הֵ בְּ הִנִֵּ



2

сказано так же: «И вот имена сыновей 
Израиля, пришедших в Египет: Яаков и 
сыновья его». И нужно понять, почему 
Тора повторяет историю о прихода в 
Египет.

Написано: «Ярод ярадну» (двойное 
употребление слова «спуск» на 
святом языке) — т.е. нисхождение за 
нисхождением. Относительно Исхода 
и Избавления используется другое 
двойное выражение: «Аалха гам ало» («Я 
непременно выведу тебя»), что указывает 
на два восхождения, одно за другим.

�אִָיִם מִצְִרְַַיְמְָהָ  �רְָָאֵלֵ הַבַָּ יִשְִׂ �נְֵיֵ  בְּ מְוֹתֹ  שְׁ�
בָּוּנָָוי. וְצְָרִִָיךְְ לְהְָבִָיִן לָמָָּ�הָ הֻכְֻפְַּ�לַ  יַעֲַקֲֹבֹ 

מִצְִרְַַיְמְָהָ? ּבּוֹאָֹםָ   עִנְִיְַןַ  �ּתּוֹרָָֹה  בַּ

כו'  ּוּנ  יָרַַָדְ יָרָֹדֹ  �תְִבי  כְּ �הֵ  דְְהִנִֵּ וְהְָעִָנְִיְָןָ, 
�יִצִאַיתַ  בִּ וְכְֵןֵ  יְרְִִדָָיה,  אַחַַרַ  יְרְִִדָָיה 
אַעַַלְַךְָָ  וְאְָנָֹכִֹיִ  �תְִבי:  כְּ �הָ  ּוּגְאְֻלָֻּ  מִצְִרְַַיִםִ 
ּוּנ ב'  גַםַ עָלָֹהֹ כו' עָלָֹהֹ נַעֲַלֲֶהֶ כו'. הַיְַ

יּוּּלּ.  עִ אַחַַרַ  יּוּּלּ   עִ אּוּ  הֶ שֶׁ� ּיּוֹתֹ  עֲלֲִ

Ребе
В таких хасидских трудах, как «Тора 
Ор» и «Торат Хаим» объясняется, что 
египетское изгнание было двойным 
спуском, ибо сказано: «Ярод ярадну», 
где слово «спуск» используется 
дважды. Это означает, что и подъём из 
египетского изгнания также должен 
был быть двойным. Действительно, 
в стихе сказано: «Аалха гам ало» 
(«Я непременно выведу тебя»), где 
слово «поднять» также используется 
дважды. Первый подъём произошёл, 
когда евреи вышли из Египта, а второй 
произойдёт во время будущего 
Избавления, как объясняется в 
вышеупомянутых источниках.

Это означает, что до тех пор, пока не 
совершен второй подъём будущего 
Избавления, евреи не завершили 
выход из Египта.

Нисхождение в Египет было двойным, 

поэтому, если второй подъём не 
случился, мы все ещё будто находимся 
в египетском Изгнании.

Это объясняет стих, предрекающий 
будущее Избавление: «Как во дни 
исхода твоего из земли египетской, 
явлю Я ему чудеса». Исход из Египта 
произошёл в один день, так почему же 
в стихе используется множественное 
число «дни»?

На основании вышесказанного можно 
толковать так: пока нет второго 
подъёма, мы всё ещё будто находимся 
в Египте.

Тора использует множественное 
число «дни», чтобы указать, что в 
течение всего времени вплоть до 
окончательного Избавления мы 
продолжаем выходить из Египта 
снова и снова.



3

Б. Значение двух спусков
Ребе

В «Тора Ор» и «Торат Хаим» 
объясняется, какими были два 
духовных спуска египетского 
Изгнания. И сейчас нам предстоит 
объяснить, как они воплощаются в 
нашей повседневной жизни.

В целом, нисхождение состояло 
в том, что Яаков и его сыновья 
покинули Землю Израиля — «Землю, 
к которой [устремлены] очи Г-спода, 
Б-га твоего, от начала года и до конца 
года» — и сошли в Египет.

То, что взор Творца обращен к Земле 
Израиля, отражается в том факте, 
что это земля, которая «от дождя 

небесного пьет воду».

Когда человек вспахивает своё 
поле, засевает его и делает всё, что 
в его силах, он всё равно не может 
быть уверен, что на нём что-то 
вырастет. Нужно обращать свой взор 
к небесам и просить Б-га о дожде, 
поскольку Земля Израиля орошается 
исключительно дождём с неба.

Такое представление исключает 
ошибочное мнение, что «моя сила 
и крепость руки моей доставили 
мне это богатство». Согласно этому 
представлению, люди сами по себе 
бессильны и подчинены воле Б-га.

Жизнь в Израиле — видение Б-жественности

В Египте, напротив, действуют другие 
порядки. Здесь течет река Нил, которая 
имеет обыкновение подниматься в 
определённое время года и орошать 
поля, что создает предпосылку для 

ошибочного вывода, что «моя сила и 
крепость руки моей доставили мне 
это богатство». Человек может верить, 
что всё находится в руках природы, и 
забыть о Б-ге.

Египет — природа скрывает Б-жественность

Однако правда в том, что причина, 
по которой Нил поднимается и 
орошает поля, — это благословение 
Б-га, данное Яаковом фараону, чтобы 
Нил поднимался к нему навстречу. 
Но «привычка — вторая натура», 
и человек забывает, что всё это 
благословение Б-га, воспринимая его 
просто как естественное следствие. 
Слово «природа» (тева) происходит 
от того же корня, что и «утонул», 
что означает, что истина скрыта и 
погружена за завесу природы.

Нет лучшего примера, чем поколение 
пустыни. «Поколение знания», 
которое получило Тору, став 
свидетелем нисхождения Б-га на 
гору Синай, чтобы сделать наш мир 
Его обителью. Тем не менее Мидраш 
спрашивает: почему ман должен 
был спускаться ежедневно, множа 
количество предстоявших чудес? 
Ведь ман мог бы спуститься один 
раз на все сорок лет, проведённых 
евреями в пустыне.

Однократные чудеса не помогают



4

ПЕРВОИСТОЧНИК 5 Сифри, Беаалотха, 85

Рабби Шимон говорит: «Почему ман не 
выпал сразу на весь год? Чтобы они (евреи) 
обращали сердца свои к Отцу своему 
Небесному».

Какой аллегории можно это уподобить? 
Это подобно царю, который постановил, 
что его сын будет получать пропитание 
только раз в год, и он приходил 
приветствовать отца только во время 
получения своей нормы. Однажды царь 
постановил, что сын будет получать 
пропитание каждый день. Сын сказал: 
«Даже если я приветствую отца только во 
время получения пропитания, мне этого 
достаточно».

Так и сыны Израиля: в доме одного 
человека было пять сыновей или пять 
дочерей, они сидели и ждали, говоря: 
«Возможно, ман не выпадет завтра, и 
мы умрём от голода. Да будет воля Твоя, 
чтобы он выпал!» И так они обращали 
сердца свои к небесам.

לֹאֹ  מָהָ  מִפְִּ�נְֵיֵ  אוֹמֵֹרֵ:  מְִעְוֹןֹ  שִׁ� �יִ  רַבִַּ
�דְֵֵי  כְּ נָָהָ?  � �שַָּׁ� בַּ אֶחֶָדָ  �פְַעַַםַ  בְּ יוֹרֵֵֹד  הָיָָהָ 
מַָיִַםִ.  � �שַָּׁ� בֶַּ �ןָ לַאֲַבֲִהֶיםֶ שֶׁ� ּוּ אֶתֶ לִבִָּ �הַַפְַכְ ֶיַּ שֶׁ�

�זַָרַ  גֶָּ ּדּוֹמֶֹהֶ? לְמְֶלֶֶךְְֶ שֶׁ� �בָָרָ  לָ לְמְָהָ הַדַָּ מָשָָׁ�
אַחַַתַ  פַּ�עַַםַ  מְפְַרְַנְַסְַּתּוֹֹ  לִהְִיְוֹתֹ  �נְוֹֹ  בְּ עַלַ 
אָבִָוי  פְּ�נְֵיֵ  �יִל  מַקְַבְִּ הָיָָהָ  וְלְֹאֹ  נָָהָ,  �שְָׁ� בְּ
ֹ. פַּ�עַַםַ אַחַַתַ חָזַָרַ  עְַתַ פַּ�רְַנְָסָָתָוֹ �שְִׁ� �אָ בִּ אֶלֶָּ
�כְָלָ יוֹםֹ.  וְגְָזַָרַ עָלָָוי, לִהְִיְוֹתֹ מְפְַרְַנְַסְַּתּוֹֹ בְּ
�לֵ פְּ�נְֵיֵ אָבִָיִ  ּוּּלּ אֵנִייִ מְקְַבֵַּ  �ןֵ: אֲפֲִ אָמַָרַ הַבֵַּ

�ַי לִיִ.  עְַתַ פַּ�רְַנְָסָָתִָיִ – דַּ �שְִׁ� �אָ בִּ אֶלֶָּ

אָדָָָם  לֶ  שֶׁ� �בְֵיֵתוֹֹ  בְּ ּוּי  הָ �רְָָאֵלֵ:  יִשְִׂ �ךְְָ  כָּ
חָמֵָׁשׁ זְכְָרִִָים אוֹֹ חָמֵָׁשׁ נְקְֵבֵוֹתֹ – הָיָָהָ 
יֵרֵֵֵד  מֶָּ�אָ לֹאֹ  וְאְוֹמֵֹרֵ: שֶׁ� מְּוּצְַפֶַּ�הֶ   בֵ  יוֹשֵֹׁ�
�רְָָעָבָ?  בְּ מֵתִֵיִם  ּוּני  וְנְִמְִצְֵ לְמְָחָָרָ,  הַמַָּ�ןָ 
ּוּא  וְנְִמְִצְְ �רֵֵֵד!  ֶיֵּ שֶׁ� �פְָנֶָךָיָ  מִלְִּ רָָצוֹןֹ  יְהְִיִ 

מַָיִַםִ. � לַשַָּׁ� �םָ  לִבִָּ אֶתֶ  הוֹפְֹכְִיִם 

Ребе
Объяснение заключается в том, 
что если бы ман спустился лишь 
единожды, то со временем еврейский 
народ забыл бы, что питается «хлебом 
с небес», потому что у них был бы 
готовый запас пищи. Видеть, как ман 
спускался вчера, не то же самое, что 

видеть его сегодня, и тем более по 
прошествии множества лет. Если так 
было с «поколением пустыни», то 
тем более это относится к обычным 
людям, для которых «привычка — 
вторая натура» и которые забывают 
истину.

В рамках египетского изгнания 
есть два спуска. Первый спуск — в 
недельной главе Ваигаш, при жизни 
Яакова и его сыновей. Второй — в 
главе Шмот, после смерти всех 
сыновей Яакова.

Пока Яаков был жив, мрак изгнания 
не был столь большим, потому 
что каждый мог прийти к нему и 
поинтересоваться, и он ответил бы, 
что подъём Нила — результат его 
благословения.

Ваигаш — первый спуск



5

Но даже после смерти Яакова, 
пока Йосеф был ещё жив и правил 
Египтом, контроль Б-га за природой 
был очевидным. Йосеф был 
продолжением Яакова, как сказано: 
«Вот родословие Яакова: Йосеф…»

После смерти Йосефа некоторые 
из его братьев были ещё живы. 
Они прибыли из Земли Израиля и 
сознавали, что «от дождя небесного 
пьет она воду».

Оказавшись в Египте, где 
Б-жественное для них стало менее 
явным, чем природное, дети Яакова 
тем не менее не утратили понимания, 
что даже на чужбине природа на 
самом деле находится в Его власти, 
видев в Земле Израиля «очи Б-га».

В другом месте дается похожее 

объяснение относительно чудес. 
Чудеса не только открыто проявляют 
Б-жественность, они также учат нас, 
что сама природа находится под 
контролем Б-га. Слово «чудо» (нес) 
на святом языке означает также 
«возносить», потому что чудеса 
«поднимают» мир, показывая всем, 
что природа тоже в Его власти.

Если бы в природе все действительно 
было подчинено иной силе, то как 
чудо могло бы взять над ней верх и 
противостоять ей? Нечто подобное 
рассказывает Талмуд о приписывании 
неким язычником власти над верхней 
половиной тела одному божеству, 
а над нижней — другому: если это 
две отдельные силы, как нижняя 
позволяет верхней мочиться?

ПЕРВОИСТОЧНИК 6 Талмуд, Санедрин, 39a

Персидский жрец сказал Амеймару: «Твоя 
верхняя половина от Ормузда — доброго 
божества, которое создаёт важные и 
лучшие части, — а твоя нижняя половина 
от Ахримана — злого божества»

Амеймар ответил: «Если так, почему злое 
божество позволяет доброму божеству 
проводить воду, которую он пьёт, через 
свою территорию? Мы пьём ртом — 
верхней половиной тела, а вода выходит 
как моча — из нижней половины!»

למימאר  אשוגמא  ההאו  ליה  מאר 
פמלךג  דהורזימ  ליעליא  פמלךג 

דהורימן לתתיא 

ליה  קיבש  היכי  כן  אם  לו:  מאר 
אימ  לובערי  להורזימ  הורימן 

אבריעה?!

Ребе
Всё это относится и к жизни Яакова и 
его сыновей, к эпохе, когда по крайней 
мере имелось некое видение и 
представление о Б-жественном. Оно 
правда не было таким же осязаемым, 
как в Земле Израиля, но было. Стих «И 

жил Яаков в земле Египетской» Алтер 
Ребе толковал так: даже находясь в 
Египте, Яаков был «жив». Да, это было 
«нисхождением» по сравнению с его 
жизнью в Земле Израиля, но он был 
«жив» и на чужбине.



6

В главе Шмот, после кончины 
Яакова и его сыновей, происходит 
второй спуск. Мрак сгустился 
настолько сильно, что о постижении 
Б-жественного уже и не приходилось 
говорить. Об этом периоде сказано: 
«И встал новый царь над Египтом, 
который не знал Йосефа». Это значит, 
что больше не знали Йосефа и евреи — 
они не знали, кто истинный правитель 
Египта, не знали, что Б-г властвует над 

природой. Это привело к тому, что на 
другой стороне восстал новый царь, 
и наступила великая тьма, полностью 
сокрывшая свет. Отсюда, начиная 
с главы Шмот и далее, начинается 
второй спуск. Б-г не только перестал 
проявлять Себя явно, но и скрыл от 
интеллектуального познания. Всё, 
что осталось у евреев, — это вера, и 
именно она принесла Избавление.

Шмот — Второй спуск



7

В. Два спуска в духовном служении человека

Ребе

Этот двойной спуск отражается в 
повседневной жизни каждого из нас.

Первое, что еврей делает с началом 
дня, — это молитва, как учат 

мудрецы: «Пусть молитва будет 
рядом с постелью». После молитвы в 
синагоге мы переходим в дом учения, 
а затем нужно заниматься делами и 
повседневными заботами.

Молитва, учёба и работа

ПЕРВОИСТОЧНИК 7 Талмуд, Брахот, 64a

Учили в Талмуде: «Аба Биньямин говорил: 
“Я всегда усердствовал, чтобы молиться 
рядом с постелью”».

הָיִָתִייִ  אוֹמֵֹרֵ:  �נְִיְָמִָיִן  בִּ �אָ  אַבַָּ תַּ�נְַיְָאָ 
תְֶּ�הְֵאֵ  �תִָיִ שֶׁ� �לׇ יָמַָיַ — עַלַ תְּ�פְִלִָּ מִצְִטְַעֵַרֵ כׇּ

לְמְִטִָּ�תִָיִ". ּוּמךְְ  "סָ

“Рядом с постелью”: встав с кровати, 
я всегда был осторожен, чтобы не 
делать никакой работы или изучать 
Торы, пока не прочитаю Шма и не 
помолюсь.

�לָ יָמַָיַ נִזְִהְַרְַתְִּ�יִ  ּוּךְְ לְמְִטִָּ�תִָיִ – כָּ סָמָ
�אֹ  לֶֹּ וְשְֶׁ� מְלְָכָאהָ  ׂשׂוֹתֹ  לַעֲַ �אֹ  לֶֹּ שֶׁ�
עֶָמַָדְַתְִּ�יִ  �שְֶׁ� כְּ �ּתּוֹרָָֹה  בַּ לַעֲַסֲֹקֹ 
קְרְִִאַיתַ  אֶֶקְֶרְָָא  שֶׁ� עַדַ  מִמִִּ�טִָּ�תִָיִ 

�לֵ. מְַעַ וְאְֶתְֶפְַּ�לֵַּ שְׁ�

Раши

ПЕРВОИСТОЧНИК 8 Шульхан Арух а-рав, Орах Хаим, 155:1

Каждый [сын народа] Израиля — обязан 
изучать Тору. Будь он беден или богат, в 
полном здравии или болен, даже бедняк, 
который ходит от двери к двери, и даже 
тот, кто женат и имеет детей, — обязан 
установить фиксированное время 
для изучения Торы днём и ночью, как 
написано: «И размышляй о ней день и 
ночь». И это самое время днем лучше 
всего назначить сразу после утренней 
молитвы, прежде чем отправляться по 
своим делам.

ּוּמד ּתּוֹרָָֹה,  �תְַלְַ �בָ בְּ �רְָָאֵלֵ חַיַָּ �לָ אִׁשׁי יִשְִׂ כָּ
פּוּגוֹֹ  � בְּ לֵָםֵ  �יֵן שָׁ� בֵּ ִיר,  עָשִָׁ� �יֵן  בֵּ עָנִָיִ  �יֵן  בֵּ
�רֵ  הַמְַחְַזֵַּ עָנִָיִ  ּוּּלּ   וַאֲַפֲִ רִִּוּּסּין,  יִ �עַַלַ  בַּ �יֵן  בֵּ
בָּוּנִָיִם  הָ  � �עַַלַ אִשִָּׁ� ּוּּלּ בַּ  עַלַ הַפְַּ�תְָחִָיִם, וַאֲַפֲִ
ּוּמד ּתּוֹרָָֹה  �עַַֹ לוֹֹ עֵתֵ לְתְַלְַ �בָ לִקְִבְֹּ — חַיַָּ
ּבּוֹֹ   "וְהְָגִָתָיָ  �אֱֶמֱַרַ:  נֶֶּ שֶׁ� �יְַלְָהָ,  בַּוּלַַּ  ּיּוֹםֹ  � בַּ
מִצְִוְָהָ  ּיּוֹםֹ  � בֶַּ שֶׁ� זוֹֹ  וְעְֵתֵ  וָלַָיְַלְָהָ".  יוֹמָֹםָ 
אַחַַרַ  �דָ  מִיִָּ אוֹתָֹּהּ  �עַַֹ  לִקְִבְֹּ הַמַֻּ�ֻבְחְָרָ  מִןִ 

לַעֲַסֲָקָָוי. �לֵֵךְְֵ  ֶיֵּ שֶׁ� קֹדֶֶֹם  �הָ,  הַתְַּ�פְִלִָּ



8

Ребе

Во время молитвы мы испытываем 
ощущения схожие с теми, которые 
испытываем в Земле Израиля. Мы 
читаем «Шма Исраэль» («Слушай, 
Израиль»), и «Шма» при этом — 
аббревиатура слов «Поднимите глаза 
свои ввысь» на иврите. Перед этим 
идёт длительная подготовка, поэтому 
после Шма, когда мы поднимаем глаза 

вверх, не нужно сильно напрягаться, 
чтобы ощутить духовность. Особенно 
это касается молитвы Амида, во время 
которой человек испытывает чувство 
полного самоотречения, словно 
слуга, стоящий перед господином. 
Он пребывает в состоянии, будто 
находится в Земле Израиля, которая 
«от дождя небесного пьет воду».

Молитва — видение

Закончив молитву, мы тотчас 
ощущаем спуск, который находит 
выражение на двух уровнях:

Первый — переход из синагоги в дом 

учения. Во время изучения Торы мы 
«созерцаем» Б-га интеллектуально, 
но не так, как во время Шма и Амиды. 
Однако мы уже пережили первый 
спуск.

Изучение Торы — понимание

При переходе к повседневной 
деятельности с нами происходит 
второй спуск. Мы лишаемся не только 
ясного видения Б-жественного, но и 
интеллектуального Его восприятия. 
Бывает, что забываем о присутствии 
Б-га. Ребе Раяц говорил в этом 
смысле: «Животное даже не знает, 

что Небеса существуют». Это значит, 
что животная душа, которая есть 
у каждого из нас, может заставить 
забыть о Нём. Природа настолько 
сильно заслоняет Его собой, что мы 
можем впасть в заблуждение, думая, 
что сила и мощь принесли нам успех.

Работа — сокрытие

Изгнание и исход из Египта содержат 
для всех нас в служении Б-гу 
практический урок.

1. Заканчивая молитву, мы испытываем 
спуск. Этот спуск — необходимость, 
поскольку с завершением молитвы 
следует перейти к учёбе, а затем к 
работе. Но делать это необходимо 
с осознанием, что мы исполняем 

повеление Б-га — подобно Яакову, 
который спустился в Египет, 
подчиняясь Высшей воле. 

Б-г не хочет, чтобы мы оставались в 
духовных высях молитвы весь день, 
Он хочет, чтобы из синагоги мы 
отправились в дом учения, а оттуда 
— на работу и к повседневным делам. 
Однако и это спуск, потому что не 

Урок



9

каждый способен поддерживать 
испытываемые во время молитвы 
возвышенные чувства в течение всего 
дня.

Несмотря на отсутствие ясного 
видения Б-га и интеллектуального 
Его восприятия, если мы сохраняем 
веру, она приведёт нас к Избавлению.

משיחת שבת פרשת שמות, ה'תשכ"ב, 
 בלתי מוגה
 שיחות קודש ה'תשכ"ב, עמוד 163 ואילך
בתרגום המערכת

КЛЮЧЕВЫЕ МОМЕНТЫ
• Алтер Ребе объясняет, что как есть два уровня нисхождения еврейского народа в Египет, так 
есть из него и два освобождения: первое случилось при Исходе, а второе произойдёт с будущим 
Избавлением.

• Наш Ребе объясняет, что в Земле Израиля Б-г присутствует зримо и ощутимо, тогда как в 
Египте скрыто. В Израиле люди понимают, что пропитание (дождь) является результатом их 
молитв, тогда как Нил орошает и «поддерживает» Египет, что выглядит как часть естественных 
процессов.

• Первый спуск произошёл, когда Яаков и его семья прибыли в Египет, когда присутствие Б-га для 
их потомков перестало быть очевидным, но все еще оставалось в памяти. Пока родоначальники 
колен Израиля были живы, они рассказывали своим детям о жизни в Земле Израиля, таким образом 
поддерживая всеобщее представлением о том, что Б-г управляет природой.

• Второй спуск произошёл после их смерти. Больше не было никого, кто мог бы рассказать и 
напомнить о жизни в Земле Израиля, и поэтому такое понимание вещей было утрачено. У еврейского 
народа осталась только вера.

• Эти два спуска происходят ежедневно в жизни человека. На пике молитвы мы переживаем ощущение 
присутствие Б-га с великой силой и предаёмся ему. После молитвы, когда человек переходит к 
учёбе, происходит первый спуск — присутствие Б-га больше не ощущается как «очевидное», но 
остаётся в нашем сознании. После учёбы, при переходе к мирским делам, происходит второй спуск, 
и тогда мы можем полностью забыть о присутствии Б-га.

• Урок для нас: когда мы заканчиваем молитву и продолжаем повседневную деятельность, нужно 
делать это с чувством «я вынужден это делать», что поможет испытывать духовный подъем. 
Но так или иначе, необходимо помнить, что даже если осталась только вера, через неё придёт и 
Избавление.

Вывод:
Следует прилагать усилия, чтобы сохранять в нашем сознании и сердце мысль, что Б-г управляет 
миром и контролирует происходящее в каждый миг. Требуется всегда помнить, что успех и 
благословение приходят к нам от Б-га, а не из-за «моей собственной силы и мощи».


