
תובנות לחיים
טעימה מתורתו של הרבי

פרשת אמור

 הפתעה בפריים טיים
‎באמצעה של רשימת חגי ישראל 
– בין פסח לראש השנה –
מופיעה פתאום מצווה חברתית. 
יד המקרה? ממש לא

חוברת למרצה

ב"ה



2

לזכות
 הרב יוסף וזוגתו מרת יעל ומשפחתם שיחיו 

מיכאלשוילי

השיעור השבוע מוקדש

 לע”נ
השליח הרה"ת ר' אלקנה פנחס ע"ה

 בן יבדלחט"א
השליח הרה"ת ר' יצחק נחום שליט"א 

 חזן
חבר מסור בצוות 'משרד השלוחים'

 קרוב לשני עשורים
נלב"ע ט' אייר ה'תשפ"ה



3

© Published and Copyright 2024 by
     Shluchim Office International

משרד השלוחים
יו”ר | הרב גדליה שמטוב

פיתוח | הרב מנדי שמטוב

עורכים
הרב אברהם גרינברג

הרב זושא גרינברג
משתתף בעריכה | הרב שלום בער חזן

עברית
עריכה לשונית | הרב לוי שייקביץ

הגהה | הרב מנחם וילהלם

אנגלית
תרגום ועריכה | הרב מענדל סופער

הגהה | הרב מענדל לברטוב

ספרדית
תרגום ועריכה | הרב רפי טוויל

צרפתית
תרגום ועריכה | הרב יאיר אלבז

הגהה | ש. אלבז
עימוד | לוי אלבז

פורטוגזית
תרגום | מר יצחק דיין

עריכה | הרב ישעי’ דיין
עימוד | מייק קטן

רוסית
תרגום ועריכה | הרב אלכנסדר גרישין

עימוד | ח. וולף

עימוד | מוסי וולוסוב
אתר אינטרנט | יובל כץ וישראל ויסוצקי

אדמיניסטרציה | לוי שמטוב

ועדה מייעצת
הרב אשר דערן - קייפ-טאון, דרום אפריקה

הרב מנדי גרליצקי - תל אביב, ישראל
הרב לוי גרינברג - אלפסו, טקסס

הרב דוד גולדברג - סאו פאולו, ברזיל
הרב לוי שייקביץ - כפר חב”ד, ישראל
הרב מנדי גרינברג - טווינסבורג, אוהיו

הרב שמואל פרידמן - ב. בלנקה, ארגנטינה
הרב יוסף יצחק בלוי - כינרת, ישראל

הרב חיים דרוקמן - לוצרן, שוויץ

 נוסד בימי השבעה לזכרון ולע”נ הרב גבריאל נח וזוגתו רבקה הי”ד הולצברג
שלוחי הרבי במומבאי, הודו

לתרומה ולהקדשת שיעור לחץ כאן
או סרוק את הברקוד

 INFO@JEWISHINSIGHTS.ORG לפרטים נוספים צור קשר באימייל
WWW.JEWISHINSIGHTS.ORG להורדת מערכי שיעור נוספים בקרו באתר

https://jewishinsights.org/donate/#form


4

תוכן השיעור

א.  מתנות העניים מהיבול.............................................................................................................................6
בפרשתנו מפרטת התורה את כל מועדי ישראל ואת הקרבנות שמביאים בהם, אולם באופן מפתיע 

היא 'שותלת' באמצע את מצוות פאה ולקט הקשורות למתנות עניים )מקור 1(.

ולקט כראוי,  רש"י מצטט את רבי אבדימי, שמסביר שזה כדי ללמדנו שמי שיקיים את מצוות פאה 

נחשב כאילו בנה בית מקדש והקריב קורבנות )מקור 2(.

שואל הרבי: 

א. רש"י מצטט את שמו של בעל המאמר – רבי אבדימי. מדוע? 

ב. במקורו של רש"י מובא הלשון "כאילו בית המקדש קיים והוא מקריב קורבנותיו לתוכו", אולם רש"י 

בוחר ניסוח שונה: "מעלים עליו כאילו בנה בית המקדש והקריב קורבנותיו בתוכו". מדוע? 

ג. בהמשך רש"י מסביר, שלתורם אין בחירה לתת את הלקט והפאה למי שהוא רוצה, אלא כל עני יכול 

לבא ולקחת. נשאלת השאלה: הרי מצוות פאה ולקט הוזכרו כבר בפרשה הקודמת, ומדוע רש"י לא 

פירש זאת בפרשה הקודמת, והמתין עם פירושו עד עתה?

ב. היוקר של היגיעה......................................................................................................................................9
ה'מענק'  למלווה,  בחזרה  מושב  הכסף  בה  הלוואה  ממצוות  בשונה  ייחודיות.  מצוות  הן  ולקט  פאה 

שהקורבן  כשם  הקורבנות:  הקרבת  לבין  ולקט  פאה  בין  הקשר  זהו  ובביתו.  בידו  נשאר  לעני  שניתן 

נשאר בבית המקדש, ולא נלקח לאכילה מחוצה לו, כך גם הצדקה של פאה ולקט נותרת אצל העני, 

ולא נלקחת חזרה על ידי בעלי השדה )הסבר ה'גור אריה' מקור 3(.

ייחודיות נוספת שישנה בלקט ופאה, מעבר למצוות צדקה רגילה – היגיעה.

במצוות צדקה ישנם שתי רמות: א. כסף שהושג ללא השקעת מאמץ מיוחד. ב. כסף שהושג בעמל רב. 

אדמו"ר הזקן מסביר בתניא את המעלה שישנה בצדקה דווקא מכסף שהושג בעמל רב, שאז ׳כל נפשו 

החיונית עולה לה׳׳ )מקור 4(. 

מכיון שגידול חקלאי כרוך ביגיעה גדולה של חרישה, זריעה וקצירה, כאשר יהודי משאיר פאה ולקט 

לעני, זו צדקה מסוג נעלה יותר, שכן הכסף הושג בעמל רב מהרגיל. 

ולכן, באם מצוות צדקה רגילה מכסף  שהושג ללא עמל מיוחד, שקולה להבאת קורבן לבית המקדש, 

יותר, הושוו ל"כאילו בנה בית מקדש", משום  הרי שמצוות פאה ולקט שעליהם הוא מתייגע הרבה 

שהעמל והטרחה שהושקעו במצוות הצדקה נחשבים כמו היגיעה שהושקעה בבניית בית המקדש. 

)בכך מתורצת שאלה ב׳(.

ג. נתינה טהורה – ללא אינטרס.....................................................................................................................12
כאשר יהודי מצווה כי עליו להשאיר תבואה לעניים, סביר שיבחר לתעדף את עבדו ואמתו העניים,  



5

שכן הם סייעו לו בעבודת האדמה. מגיעה התורה ואוסרת להפנות את הצדקה למקורבים, אלא עליו 

לאפשר לכולם לקחת באופן שוויוני. 

כשנתינת הפאה והלקט נעשית כך, היא נחשבת "כאילו בנה בית המקדש", שכן מדובר ביגיעה נפשית 

גדולה, שבה האדם מקדים את טובת הזולת על פני טובתו האישית, ומעניק לו את התבואה שהשקיע 

בה מאמצים מיוחדים, ללא כל טובת הנאה.

בכך מתורצת שאלה ג׳. ברוח פסוקים אלו, שמדגישים את היגיעה המיוחדת במצוות לקט ופאה, שלכן 

הם מושווים לבנית בית המקדש, מזכיר רש"י את הקושי נוסף, בכך שזה נתינה ללא שום אינטרס. 

בשביל לבאר זאת ביתר ביאור, מזכיר רש"י את שמו של בעל המאמר - רב אבדימי.

הרב  בחר  קודמין",  עירך  "עניי  מדוע  חלפתא,  רבי  את  שאל  מסוים  תלמיד  שכאשר  מספרת,  הגמרא 

לבקש דווקא מבנו - רב אברדימוס - לענות על כך. מדוע? משום שהוא עסק בלהט בהלכה זו, ותשובתו 

הייתה נכנסת ללב השואל. 

מכיון שלרב אברדימוס הייתה חיות מיוחדת בנושא של עניי עירך קודמים, אזכורו כאן מדגיש את 

המהפך החשיבתי, כאשר בדין של פאה ולקט העיקרון של "עניי עירך קודמים" מתבטל, ויש לתת את 

הצדקה בצורה שוויונית לכולם. 

כמי  נחשב  הוא  אז  או  מידותיו,  טבע  את  ומשנה  רגש,  באותו  המצוות  שתי  את  מבצע  יהודי  וכאשר 

ש"בנה בית המקדש, והקריב עליו קורבנות".

פתיחה 
בפרשת אמור, כשאנו לומדים על חגי ישראל, קופצת אל מול עינינו פיסקה בלתי צפויה, שמופיעה 

לפתע באמצע רשימת החגים – מצוות לקט ופאה. התורה 'עוצרת' את רצף הדינים על פסח, שבועות, 

ראש השנה ויום הכיפורים – כדי לדבר על שיבולים שנופלות בשדה.

נשאלת השאלה: איזו שייכות יש בין חגי ישראל הנשגבים, והקרבנות שמביאים אז בבית המקדש, 

לבין פעולת קציר פשוטה בשדה חקלאי? מה למקדש ולקציר?

משיחת מוצש"ק פרשת אמור ה'תשל"ח, בלתי מוגה

שיחות קודש ה'תשל"ח חלק ב', עמוד 253 )בתרגום המערכת(

וראה גם לקו"ש חלק י"ז, פרשת אמור, שיחה ג'

השיעור לפרשת אמור



6

א. מתנות עניים מהיבול

פרשת אמור היא הפרשה השמינית בספר ויקרא, העוסקת בדינים שונים. בפרשה זו מוזכרים בפעם הראשונה 
רשימת חגי ישראל אותם אנו חוגגים מדי שנה. באמצע רשימת החגים, הכניסה התורה את מצוות לקט ופאה, 

שאינן שייכות כלל לחגים. מדוע?

מקור 1 ספר ויקרא, פרק כ"ג, פסוקים ד-ה, ט"ו-ט"ז, כ"א-כ"ב, כ"ד, כ"ז
אלֵהֶּ מועֹדֲֵי ה' מקִרְָאיֵ קדֶֹשׁ, אשֲׁרֶ תקִּרְְאוּ אתֹםָ במְּועֹדֲָם.

חג הפסח
בחַּדֶֹשׁ הרִָאשׁוןֹ באְּרַבְעָּהָ עשָרָׂ לחַדֶֹשׁ ביֵּן העָרַבְיָּםִ פסֶּחַ להַ'.

חג השבועות
בַתָּ, מיִוּםֹ הבֲיִאכֲםֶ אתֶ עמֹרֶ התַנְּופּהָ, שׁבֶעַ שׁבַתָּותֹ תמְּיִמתֹ  וסּפְרַתְםֶּ לכָםֶ ממִחׇּרֳתַ השַּׁ
חדֲָשׁהָ  מנִחְהָ  והְקִרְבַתְםֶּ  יוםֹ,  ִים  חמֲשִּׁ תסִּפְרְּוּ  בְיִעתִ  השַּׁ בַתָּ  השַּׁ ממִחׇּרֳתַ  עדַ  תהִּיְיֶנהָ. 
 ,ּ להַ'... וקּרְָאתםֶ בעְּצֶםֶ היַוּםֹ הזַהֶּ, מקִרְָא קדֶֹשׁ יהִיְהֶ לכָםֶ, כלׇּ מלְאֶכתֶ עבֲדָֹה לאֹ תעַשֲוׂ

חֻקתַּ עולֹםָ בכְּלׇ מושֹׁבְתֹיֵכםֶ לדְרֹתֹיֵכםֶ.

לקט ופאה לעני
ובּקְֻצרְכְםֶ אתֶ קצְיִר ארְַצכְםֶ, לאֹ תכְלַהֶּ פאְּתַ שדְָׂךָ בקְֻּצרְֶךָ ולְקֶטֶ קצְיִרְךָ לאֹ תלְקַטֵּ, לעֶנָיִ 

ולְגַרֵּ תעַּזֲבֹ אתֹםָ, אנֲיִ ה' אלֱקֹיֵכםֶ.

פאה
'קמה' עבור העניים, שנאמר: "לא תכלה פאת שדך  יהודי הקוצר את שדהו מחויב להשאיר בקצה השדה מעט 
לעניים.  מעט  להשאיר  יש  מהם   – מהעצים  פירות  איסוף  על  גם  חלה  זו  חובה  'פאה'.  נקרא  זה  חלק  בקוצרך". 
מן התורה אין שיעור מוגדר לפאה, אך חז"ל קבעו שאין לתת פחות מאחד משישים )1/60( מהשדה, בין בארץ 
ישראל ובין בחוץ לארץ. יש להוסיף על שיעור זה בהתאם לגודל השדה, מספר העניים באזור ולפי ברכת היבול. 

כל המגדיל את מתנת הפאה, מוסיפים לו שכר משמים.

לקט
בזמן קציר השדה ואיסוף האלומות, על היהודי להשאיר לעניים את השיבולים הנופלות במהלך הקציר, שנאמר, 
"ולקט קצירך לא תלקט". 'לקט' מתייחס לשיבולים הנופלות מן המגל בזמן הקצירה, או מידי הקוצר בעת איסוף 
השיבולים. חשוב לציין שהגדרת 'לקט' חלה רק כאשר נופלות שיבולת אחת או שתיים בבת אחת. אם נפלו שלוש 

שיבולים בו-זמנית, כל השלוש שייכות לבעל השדה ולא לעניים.

ראש השנה
בְיִעיִ באְּחֶדָ לחַדֶֹשׁ יהִיְהֶ לכָםֶ שׁבַתָּוןֹ זכִרְוןֹ  דבַּרֵּ אלֶ בנְּיֵ ישִרְָׂאלֵ לאֵמרֹ: "בחַּדֶֹשׁ השַּׁ

תרְּועּהָ מקִרְָא קדֶֹשׁ".

לתלמיד
 עמ'  4



7

יום כיפור
בְיִעיִ הזַהֶּ – יוםֹ הכַפִּרִֻּים הואּ, מקִרְָא קדֶֹשׁ יהִיְהֶ לכָםֶ, ועְנִיִּתםֶ  "אךְַ בעֶּשָוׂרֹ לחַדֶֹשׁ השַּׁ

הֶ להַ'". אתֶ נפַשְׁתֹיֵכםֶ, והְקִרְבַתְםֶּ אשִּׁ

מה הקשר?

רש"י

ִּימיֵ ברְּבַיִּ יוסֹףֵ, מהָ רָאהָ הכַתָּובּ לתִנְּהָּ באְמֶצְעַ הרָגְלָיִם,  ובּקְֻצרְְכםֶ: אמָרַ רבַ אבַדְ
נָהָ ויְוםֹ הכַפִּוּרִּים וחְגַ מכִאָּן? ללְמַדְֶּךָ שׁכֶלָּ הנַוּתֹןֵ לקֶטֶ  פסֶּחַ ועַצֲרֶתֶ מכִאָּן ורְאֹשׁ השַּׁ
ָּשׁ והְקִרְִיב קרָבְנְּותֹיָו  שׁכִחְהָ ופּאֵהָ לעֶנָיִ כרָָּאויּ, מעַלֲיִן עלָיָו כאְּלִוּּ בנָּהָ ביֵּת המַקִּדְ

.ֹ בתְּוכֹו

ּ, ואְיֵן לךְָ לסְיַעֵַּ לאְחֶדָ מהֵםֶ. תעַּזֲבֹ: הנַחַּ לפִנְיֵהםֶ והְםֵ ילִקְטְו

<< הרבי 

שאלות על רש"י
צריך להבין:

א( רש"י מצטט בפירושו את שם בעל המאמר – "אמר רבי אבדימי ברבי יוסף". וכפי שדובר כבר 
כמה פעמים, כאשר רש"י מביא את שם בעל המאמר, זה מוסיף בהבנת הענין. מה אם כן נוסף לנו 

בהבנת הענין מהעובדה שבעל המאמר הוא "רבי אבדימי ברבי יוסף"?

ב( כאשר מעיינים בתורת כוהנים )המקור של מימרת רב אבדימי(, צצה קושיא גדולה יותר על 
רש"י:

עליו  עני, מעלים  ומעשר  ופאה  לקט שכחה  מוציא  מי שהוא  "ללמד, שכל  כתוב  כהנים  בתורת 
בית המקדש קיים והוא מקריב קרבנותיו לתוכו" )לא שהוא בונה את בית המקדש, אלא  כאילו 
שבית המקדש קיים, והוא מקריב בו קורבנות(, ואילו רש"י כותב, "מעלים עליו כאילו בנה בית 

המקדש והקריב קרבנותיו בתוכו" – בכך הוא בונה את בית המקדש. 

בפשטות יש לומר שרש"י מצא גירסא אחרת בתורת כהנים, פחות נפוצה. אולם מכיון שהגירסא 
ברוב הספרים היא זו שמופיעה בתורת כוהנים, מדוע בחר רש"י לצטט דווקא את הגירסא השונה 

והפחות נפוצה?

ג( בהמשך, מפרש רש"י על המילים "לעני ולגר תעזוב" – "הנח לפניהם והם ילקטו, ואין לך לסייע 
לאחד מהם".

צריך  רש"י  היה  לפיכך,  קודמת,  בפרשה  כבר  כתובות  ופאה  לקט  מצוות  הרי  השאלה:  נשאלת 
לפרש אותן בפעם הראשונה שהוזכרו. מדוע המתין ופירש אותן בפרשה זו?

לתלמיד
 עמ'  4

לתלמיד
 עמ'  5



8

לסיכום שלוש השאלות על רש"י:

א. מדוע הוא מביא את שם בעל המאמר?

ב. מדוע אינו מביא את הגירסא הנפוצה )אדם המביא קרבנות לבית המקדש(, ובוחר לצטט גירסא עלומה )אדם 
הבונה את בית המקדש ומביא קרבנות(?

ג. מדוע המתין רש"י לפרשה זו כדי לבאר שבמצוות לקט ופאה אסור על הבעל השדה להחליט איזה עניים ילקטו 
את השבלים.

 



9

ב. יוקר היגיעה

<< הרבי 

צדקה בכיוון אחד
מה פשר ההשוואה בין מצוות לקט ופאה ובין קרבנות?

הייחודיות במצוות פאה ולקט היא שהשבלים נשארות אצל העני, בדומה למצוות הצדקה שהאדם 
נותן לעני ואינו מקבל אותה חזרה, ובשונה מהלוואה שאותה מקבל המלווה בחזרה. אמנם הלוואה 
אף היא צדקה, ואדרבה, "שמונה מעלות יש בצדקה, זו למעלה מזו, מעלה גדולה שאין למעלה 
ממנה זה המחזיק ביד ישראל שמך, ונותן מתנה או הלוואה" – אך בסופו של דבר, בהלוואה הוא 
מקבל את הכסף בחזרה, ואילו צדקה נשארת אצל העני. כך גם בפאה ולקט, השבלים נשארות אצל 

העני.

וכך מסבירים המפרשים את הקשר בין לקט ופאה לקרבן – "והקריב עליו קרבנותיו בתוכו". כאן 
– "בתוכו", ולא על קרבן שהוא לוקח חלק ממנו לאכול  מדובר על קרבן שנשאר בבית המקדש 
)כבקרבן שלמים(. וזהו הדמיון בין קרבן למצוות פאה ולקט – שהן כמו צדקה הנשארת אצל העני, 

ובעל הבית אינו מקבל אותה חזרה.

מקור 2  גור אריה על פירוש רש"י
הטַּעַםַ ידָועַּ, כיִּ הקַרְבָתַ הקַרָּבְןָּ הואּ שׁנֶוּתֹןֵ ממָונֹוֹ להַ', וכְןֵ הנַוּתֹןֵ לקֶטֶ שׁכִחְהָ ופּאֵהָ 
לעַנֲיִיִּם נותֹןֵ ממָוןֹ שׁלֶוֹּ לעַנֲיִיִּם, שׁזֶהֶּוּ כמְּוֹ קרָבְןָּ להַ', שׁגֶםַּ מתַנְּתַ העָנֲיִיִּם – להַ' נחֶשֱׁבָ, 

ָּשׁ והְקִרְִיב עלָיָו קרָבְןָּ. ולּפְיִכךְָ כאְּלִוּּ בוּנֹהֶ ביֵּת המַקִּדְ

<< הרבי 

יגיעת החקלאי
בלקט ופאה יש מעלה יתירה על צדקה רגילה:

אך ישנה מעלה בפאה ולקט לגבי צדקה סתם:

אדמו"ר הזקן מבאר בתניא )פרק ל"ז(, שישנו אופן של "צדקה שאדם נותן מיגיע כפיו", שאז "כל 
כח נפשו החיונית מלובש בעשיית מלאכתו", וכשהוא נותן זאת לצדקה, אזי "כל נפשו החיונית 
אלא  עליו,  התייגע  ממש  לא  שהוא  מכסף  צדקה  נתינת  של  אופן  ישנו  לכך,  בנוסף  לה'".  עולה 
שמכיון ש"במעות אלו היה יכול לקנות חיי נפשו החיונית" לכן זה נחשב שהוא "נותן חיי נפשו 

לה'".

לתלמיד
 עמ'  6

לתלמיד
 עמ'  6

לתלמיד
 עמ'  6



10

מקור 3 ספר התניא, פרק ל"ז
הֶפִלְיִגוּ רבַוּתֹיֵנוּ זכִרְונֹםָ לבִרְכָהָ במִּאְדֹ מאְדֹ במְּעַלֲתַ הצַדְָּקהָ, ואְמָרְוּ  ובּזָהֶ יובּןַ מהַ שּׁ
ִׂיוּתֹ, ועְולֹהָ עלַ כוּלּנָּהָ,  קְולּהָ כנְּגֶדֶ כלָּ המַצִוְתֹ"... מפִנְּיֵ שׁהֶיִא עיִקרַּ המַצִּוְתֹ מעַשֲ שֶׁ"שּׁ
שׁכֶוּלּןָּ הןֵ רַק להְעַלֲותֹ נפֶשֶׁ החַיִוּנּיִת להַ', שׁהֶיִא היִא המַקְיַיֶּמתֶ אותֹןָ, ומּתִלְבַשֶּׁתֶ בהָּןֶ 

ליִכלָּלֵ באְּורֹ איֵן סוףֹ ברָּוךְּ הואּ המַלְובּשָּׁ בהָּןֶ.

ואְיֵן לךְָ מצִוְהָ שׁנֶפֶּשֶׁ החַיִוּנּיִת מתִלְבַשֶּׁתֶ בהָּּ כלָּ כךְָּ כבִּמְצִוְתַ הצַדְָּקהָ, שׁבֶכְּלָ המַצִּוְתֹ 
איֵן מתִלְבַשֵּׁ בהָּןֶ רַק כחַֹּ אחֶדָ מנִפֶּשֶׁ החַיִוּנּיִת בשִּׁעְתַ מעַשֲהֵׂ המַצִּוְהָ לבְדַ, אבֲלָ בצִּדְָקהָ, 
ִׂייַּת מלְאַכתְוֹּ אוֹ עסֵקֶ  שׁאֶדָָם נותֹןֵ מיִגיִעַ כפַּיָּו, הרֲֵי כלָּ כחַֹּ נפַשְׁוֹ החַיִוּנּיִת מלְובּשָּׁ בעַּשֲ

ּ, וכּשְׁנֶוּתֹנְןָ לצִדְָקהָ – הרֲֵי כלָּ נפַשְׁוֹ החַיִוּנּיִת עולֹהָ להַ'. אחַרֵ שׁנֶשִּתְׂכַּרֵּ בוֹּ מעָותֹ אלֵוּ

שהרי בעבודתו וביגיעתו בא לידי ביטוי כל כוחה של נפשו החיונית, שלא כמו בכל מצווה אחרת הקשורה בכוח 
בודד של נפשו. לכן ישנה מעלה גדולה בצדקה יותר מאשר בכל שאר המצוות. 

ברם, נשאלת השאלה: מה הדין בצדקה שאדם נותן מכסף שלא עבד או יגע להשגתו, האם יש בה אותה מעלה? 

מסביר רבנו הזקן: 

ֹ, מכִלָּ מקָוםֹ, הואֹיִל ובּמְעָותֹ אלֵוּּ היָהָ יכָולֹ לקִנְותֹ חיַיֵּ נפַשְׁוֹ  וגְםַ מיִ שׁאֶיֵנוֹ נהֶנֱהֶ מיִגיִעו
החַיִוּנּיִת – הרֲֵי נותֹןֵ חיַיֵּ נפַשְׁוֹ להַ'.

ולְכָןֵ אמָרְוּ רבַוּתֹיֵנוּ זכִרְונֹםָ לבִרְכָהָ שֶׁ"מקְּרָבֶתֶ אתֶ הגַאְּולּהָּ", לפְיִ שׁבֶצִּדְָקהָ אחַתַ מעַלֲהֶ 
לֶאֹּ היָהָ יכָולֹ להְעַלֲותֹ ממִנֶּהָּ כלָּ כךְָּ כחֹּותֹ ובּחְיִנותֹ בכְּמַהָּ  הרַבְהֵּ מנִפֶּשֶׁ החַיִוּנּיִת, מהַ שּׁ

ִׂיוּתֹ אחֲרֵותֹ. מצִוְתֹ מעַשֲ

<< הרבי 
אמנם  מתייגע  בזה(  וכיוצא  המבוגר  אחיו  )או  שאביו  בפועל,  רואה  למקרא"  חמש  שה"בן  וכפי 
לפרנסתו, אך זה לא באופן שבכל יום הוא מתייגע עד מיצוי הנפש ממש – זה קורה רק מזמן לזמן, 

ובאופן יוצא מן הכלל. 

אך כשמדובר על מצוות לקט ופאה – "לא תכלה בפאת שדך בקוצרך וגו'" – בוודאי שהן כרוכות 
ביגיעתו, כפי שה"בן חמש למקרא" כבר למד, ש"בזעת אפך תאכל לחם". יורד אמנם גשם, ונושבים 

רוחות וכו', אך כדי שהתבואה תצמח, מוכרחת להיות יגיעה.

ומזה מובן, שהנתינה של פאה ולקט מהשדה לעני קשה יותר מצדקה רגילה, משום שצדקה סתם 
לא תמיד קשורה עם כסף שהוא התייגע עליו, מה שאין כן בנוגע לתרומת השדה, התבואה תמיד 

כרוכה ביגיעה, ובכל זאת הוא נותן אותה לעני.

יתירה מכך, לא רק שלאחר שהוא אוכל – "תאכל לחם" – הוא נותן גם לעני, אדרבה, קודם כל עליו 
לתת לעני, ורק לאחר מכן הוא יכול לאכול בעצמו – "תאכל לחם". משום שהחיוב של לקט ופאה 
חל מיד בשעת הקציר, ואילו כדי שיהיה לו לחם לאכול מאותה תבואה, צריך לעבור משך זמן עד 

שיעשה מזה קמח וסולת, ומהם יאפה לחם, ורק אז יהיה "תאכל לחם".

לתלמיד
 עמ'  6

לתלמיד
 עמ'  7

לתלמיד
 עמ'  7

לתלמיד
 עמ'  7



11

היגיעה בונה את בית המקדש
המעלה המיוחדת במצוות לקט ופאה מסבירה מדוע רש"י מדמה אותם לא רק להבאת קרבנות, אלא אף לבניית 

בית המקדש עצמו. 

 – אפך"  "בזעת  של  היגיעה  לאחר  עצומה:  ביגיעה  כרוכה  ולקט  פאה  שמצוות  למדים,  נמצאנו 
שהתבואה תצמח, וכל שאר העבודות הכרוכות בכך, אומרים לו שעליו לתת גם לעני. יתירה מזו, 
יותר מאשר  גדולה  יגיעה  – שזאת  בעצמו  לחם"  "תאכל  מכן  לאחר  ורק  לעני,  קודם  לתת  עליו 

בצדקה רגילה. 

ומזה מובן, שכיון שמצוות הצדקה היא דוגמת הבאת קרבן לבית המקדש, ומצוות הפאה והלקט 
)שהן יגיעה גדולה יותר מצדקה( חשובה יותר מנתינת צדקה סתם, לכן אומר רש"י, שכל המקיים 
את מצוות הפאה והלקט "כאילו בנה בית המקדש", משום שעמלו ויגיעתו, נחשבים כמו היגיעה 
על בנין בית המקדש )ולא רק כהבאת קרבן לבית מקדש בנוי, דוגמת צדקה רגילה(. על ידי כך 
שהוא משנה את עצמו לגמרי באמצעות יגיעה גדולה זו, הוא בונה את בית המקדש הרוחני, עליו 

נאמר "ושכנתי בתוכם".

בזה מתורצת השאלה הראשונה, מדוע רש"י בוחר בגרסה שמשבחת ביותר את מקיימי מצוות לקט ופאה, משום 
שהיא קשה הרבה יותר מצדקה סתם. ואם מדמים צדקה רגילה לקרבנות, הרי שלקט ופאה הכרוכים ביגיעה גדולה 

יותר, דומים לבניית בית המקדש.

לתלמיד
 עמ'  7



12

ג. נתינה טהורה – ללא אינטרס

<< הרבי 

צדקה בכיוון אחד
בהמשך לכך מפרש רש"י על "לעני ולגר תעזוב אותם" – "הנח לפניהם והם ילקטו ואין לך לסייע 

לאחר מהם":

כאשר אומרים ליהודי שעליו לתת לעני פאה ולקט, הוא אומר שהוא מוכן לתת זאת לעני, אך 
הוא רוצה לתת זאת ל"עבדך ואמתך" )כפי שמוצאים בנוגע למועדות, שיש את "בנך ובתך, עבדך 
והיתום  והגר  "הלוי   – שלי"  ה"ארבעה  את  ישנם  מכן  ולאחר  שלך",  ה"ארבעה  שהם  ואמתך", 

והאלמנה"(.

מקור 4 ספר דברים, פרק ט"ז, פסוק י"א
והְגַרֵּ  ואַמֲתָךֶָ, והְלַוֵּיִ אשֲׁרֶ בשִּׁעְרֶָיךָ  ְּךָ  ועְבַדְ ובּתִךֶָּ  ושְמָׂחַתְָּ לפִנְיֵ ה' אלֱקֹיֶךָ, אתַהָּ ובּנִךְָ 

והְיַתָּוםֹ והְאָלַמְנָהָ אשֲׁרֶ בקְּרִבְךֶָּ, במַּקָּוםֹ אשֲׁרֶ יבִחְרַ ה' אלֱקֹיֶךָ לשְׁכַןֵּ שׁמְוֹ שׁםָ.

מדרש אגדה על הפסוק

ושְמָׂחַתְָּ לפִנְיֵ ה' אלֱקֹיֶךָ: ליִ ישֵׁ ד' בנְּיֵ ביַּתִ – לוֵיִ גרֵּ יתָוםֹ ואְלַמְנָהָ, לךְָ ישֵׁ ד' בנְּיֵ 
ביַּתִ – בןֵּ ובּתַ עבֶדֶ ואְמָהָ. אםִ אתַהָּ משְמַׂחֵַּ אתֶ שׁלֶיִּ אנֲיִ משְמַׂחֵַּ אתֶ שׁלֶךְָּ.

<< הרבי 
ה"עבדך ואמתך" שעיבדו את השדה גם הם עניים שאין להם משלהם. אם עליו לתת פאה ולקט – 
מדוע עליו להקדים את ה"עני וגר" שאינו מכירם, בשעה שהוא יכול לתת זאת ל"עבדך ואמתך" 

שהתייגעו כדי שהשדה תיתן את יבולה?

קודם הוא יתן להם, ואם ישאר הוא יתן גם "לעני ולגר" אחרים. ואם לא ישאר, הוא עדיין קיים את 
המצוה, משום ש"עבדך ואמתך" גם הם עניים...

על זה אומרים לו: "לעני ולגר תעזוב אותם – הנח לפניהם והם ילקטו ואין לך לסייע לאחד מהם":

מכיון שהפסוקים מדגישים את שלילת הנאת עצמו – כפי שמובן מכך שעליו לתת לזולת משהו 
שעליו התייגע ביגיעה גדולה, ולתת זאת לזולת עוד לפני שהוא עצמו נהנה מכך – מסתבר לומר 
שהמשך הפסוק ממשיך באותו קו, ש"לעני ולגר תעזוב אותם ואין לך לסייע לאחד מהם", שאין לו 

בזה אפילו טובת הנאה בכך שיוכל לתת זאת לעני מקרוביו או ידידיו.

אותן  מיקמה  היא  ופאה,  לקט  מצוות  את  בפרשתנו  מביאה  התורה  כאשר  השלישית:  השאלה  מתורצת  ובזה 
בפרשה שבה הן מושוות לבניית בית המקדש והבאת קורבנות – בגלל הקושי שבהם – לכן מוצא רש"י לנכון 

להדגיש קושי נוסף, והוא, שאין לתורם שום הנאה אישית מכך כלל וכלל.

לתלמיד
 עמ'  8

לתלמיד
 עמ'  8

לתלמיד
 עמ'  8



13

ודווקא אופן נתינה זה של פאה ולקט הוא בתכלית השלימות, עד שנחשב "כאילו בנה בית המקדש", 
מכיון שזה קשור עם יגיעה נפשית גדולה, כי )א( יתן לזולת, )ב( לפני שלוקח לעצמו, )ג( ענין שעבד 

עליו קשה, )ד( שלא יהיה לו בזה אפילו טובת הנאה – שיוכל לתת לעני ממכריו. 

סיפור צדקה בטהרתה )על פי בבא בתרא, דף י׳(
רבן יוחנן בן זכאי ראה בחלומו, שבמהלך השנה עתידים בני אחותו להפסיד שבע 

מאות דינרים.

באותה שנה, פנה אליהם רבן יוחנן לפעמים תדירות, ובקש שוב ושוב סכומים גדולים 
לצדקה. בסיום השנה, יצא שהם נתנו לו 683 דינרים. 

כשהגיע ערב יום הכיפורים שלחו מבית הקיסר, וערכו אצלם ביקורת של מס הכנסה. 
הם נבהלו מאד, ורצו לבקש ברכה ועצה מדודם – רבן יוחנן בן זכאי. אמר להם רבן 

יוחנן בן זכאי: אל תדאגו, ייקחו מכם רק שבעה עשר דינרים 

שאלו אותו: איך אתה יודע?

שנתתם  מכיון  דינרים.  מאות  שבע  תפסידו  )שאתם  בחלום.  ראיתי  כך  להם:  אמר 
לצדקה 683, נשאר לכם להפסיד רק 17 דינרים(. ואכן כך היה.

שאלו אותו בני אחותו: אם כן, למה לא סיפרת לנו על החלום מלכתחילה, והיינו 
נותנים בעצמנו לצדקה בשמחה, ולא היית צריך לרדוף אחרינו.

ענה רבן יוחנן: רציתי שתתנו לשם מצווה ולא כדי להרוויח.

ייחודיותו של רב אבדימי
מדוע מביא רש"י את שם בעל המאמר?

ה"בן חמש למקרא" )אם הוא תלמיד ממולח( עדיין מקשה: אכן נתינת פאה ולקט קשורה עם יגיעה 
נפשית גדולה, אך סוף כל סוף, זה בסך הכול "לקט" – מה שנופל )זה לא כל השדה, ואפילו לא חצי 
שדה(, על דרך זה "פאה" שבפשוטו של מקרא אין לזה שיעור, ואפילו השיעור שנכתב בזה )פאה 
פרק א' משנה ב', וראה במפרשים שם(, הוא לא שיעור גדול, והרבה פחות מחצי שדה, מדוע אפוא 
יתירה מזו,  כזה "שטורעם", שזה לא רק כאילו שהקריב קרבן בבית המקדש, אלא  עושים מזה 

"כאילו בנה בית המקדש והקריב קרבנותיו בתוכו"?!

וכדי לתרץ קושיא זו, מביא רש"י את שם בעל המאמר – "רבי אברדימוס ברבי יוסף", עליו מובא 
בירושלמי המעשה הבא:

מקור 5  תלמוד ירושלמי, מסכת שביעית, פרק ח', הלכה ה' )מעובד על-ידי המערכת(
יהְודָּה איִשׁ חוצּיִ התִחְבַאֵּ במִּעְרָָה שׁלְושֹׁהָ ימָיִם, כיִּ רָצהָ למִצְאֹ אתֶ הטַּעַםַ מדַוּעַּ חיַיֵּ 
אָלַ  שֶׁשּׁ יוסֹיֵ ברַּ חלֲפַתְאָּ,  רבַיִּ  אלֶ  לחְיַיֵּ עיִר אחַרֶתֶ. הואּ הגִיִּעַ  העָיִר הזַאֹּת קודֹמְיִם 
למִצְאֹ  רָציִתיִ  כיִּ  ימָיִם  שׁלְושֹׁהָ  במַּעְּרָָה  "התִחְבַאֵּתיִ  לוֹ:  אמָרַ  היָיִתָ?".  "היֵכןָ   ,ֹ אותֹו
לרְבַיִּ  יוסֹיֵ[  ]רבַיִּ  לחְיַיֵּ עיִר אחַרֶתֶ". קרָָא  חיַיֵּ העָיִר הזַאֹּת קודֹמְיִם  אתֶ הטַּעַםַ מדַוּעַּ 
ֹ, מהָ הטַּעַםַ מדַוּעַּ חיַיֵּ העָיִר הזַאֹּת קודֹמְיִם לחְיַיֵּ  ֹ. אמָרַ לוֹ: "אמֱרֹ לו אבֱיִרודֵֹימסָ בנְּו
עיִר אחַרֶתֶ?". אמָרַ לוֹ: "כתָּובּ 'תהִּיְיֶנהָ העֶרִָים האָלֵהֶּ', כלָּ עיִר ועָיִר תחִּיְהֶ, ורְַק אחַרַ כךְָּ 
'ומּגִרְְשֶׁיהָ סבְיִבותֹיֶהָ'". אמָרַ לוֹ ]רבַיִּ יוסֹיֵ ליִהודָּה מחֵוצּיִ[, "מהָ גרַָּם לךְָ ]שׁלֶאֹּ ידַָעתְָּ 

אתֶ הטַּעַםַ[? שׁלֶאֹּ למָדַתְָּ עםִ חבֲרֵֶיךָ!".

לתלמיד
 עמ'  8

לתלמיד
 עמ'  9

לתלמיד
 עמ'  9



14

<< הרבי 
ולכאורה זה לא מובן: בשביל מה רבי יוסי בן חלפתא קרא לבנו רבי אברדימוס שיענה על השאלה? 

לכאורה הוא היה יכול לענות על כך בעצמו!

אלא מובן, שרבי אברדימוס התעסק בלהט בהלכה ש"חיי עיר הזאת קודמין לחיי עיר אחרת" – 
ומכיון שהיה צריך לענות לשואל באופן שיהיו דברים היוצאים מן הלב, שאז הם נכנסים אל הלב 
– לכן הוא קרא לבנו רבי אברדימוס, בידעו שהוא מתעסק בלהט בהלכה זו, והוא אמר לו שכך כתוב 

בפסוק. זה לא ענין של סברא שאפשר להתווכח עמה ולשאול שאלות, אלא כך כתוב בפסוק.

רבי אברדימוס התעסק בלהט בענין של "חיי העיר הזאת קודמים" – שזהו ענין שמגיע מקדושה – 
משום שהוא פסק דין מפורש שכתוב בפסוק. ואילו כעת אומרים לו שמצוות פאה ולקט יוצאות 
מן הכלל, שבהן המצווה היא – "לעני ולגר תעזוב אותם – אין לך לסייע לאחד מהם" – שאסור לתת 
"חיי עניי עיר הזאת קודמין" הוא היה צריך לתת  )על אף שמצד הכלל של  קדימה לעניי עירך 
את הלקט והפאה "לעבדך ואמתך" – שהם בגדר של עניי עירך( – הנה בשעה שאדם נוהג באופן 
כזה, הוא משנה את הטבע ואת המדות שבקדושה – ומובן שיגיעה כזאת נחשבת "כאילו בנה בית 

המקדש והקריב עליו קרבנותיו בתוכו".

אחד  אותו  שדוקא  משום  יוסי,  ברבי  אברדימוס  רבי   – המאמר  בעל  שם  את  רש"י  מביא  ולכן 
שישנה  החשיבות  גודל  את  להדגיש  יכול  הוא  קודמין",  עירך  "עניי  של  בענין  בלהט  שמתעסק 

בלקט ופאה, השינוי של מדות וטבע של קדושה. 

היינו, שמצד אחד אומרים ליהודי, שיש דין בתורה ש"חיי עיר הזאת קודמין", ומצד שני אומרים 
לו שאותה "תורת אמת" אומרת, שבמקרה של פאה ולקט – צריך לנהוג באופן יוצא מן הכלל )ולא 

מביאים שום סיבה לכך(, ועליו לקיים את שתי המצוות באותו להט.

אפילו כשהוא לא שייך להבנה והשגה גדולה ולהתבוננות עמוקה, והוא רק יודע את הדין של "חיי 
עיר הזאת קודמין", והוא יודע גם את הדין השני )באותן הלכות צדקה(, שבנוגע לפאה ולקט צריכה 
להיות ההנהגה של "לעני ולגר תעזור אותם", והוא עוסק בלהט בשניהם – במצוה קלה ובמצוה 
– הנה בשעה שהוא  החמורה, במצוה שהיא לפי טבעו ובמצוה שאינה לפי טבעו, עם אותו להט 
נוהג באופן כזה, הוא משנה את טבע מדותיו שבקדושה – ואז אומרים עליו שהוא "כאילו בנה בית 

המקדש והקריב עליו קרבנותיו בתוכו".

 משיחת מוצש"ק פרשת אמור, ה'תשל"ח, בלתי מוגה
שיחות קודש ה'תשל"ח חלק ב', עמוד 253 )בתרגום המערכת(

לתלמיד
 עמ'  9

לתלמיד
 עמ'  10



15

נקודות מפתח
• בהם, 	 שמוקרבים  ובקרבנות  ישראל  בחגי  העוסקים  הפסוקים  באמצע 

'שותלת' התורה את מצוות פאה ולקט – מתנות עניים משדה חקלאי. 
מכאן למדים חז"ל שמי שמקיים את המצוות הללו כראוי, נחשב כאילו 

בנה את המקדש והקריב בו קורבנות.

• בכך 	 היא   - צדקה  למצוות  בדומה   – ולקט  פאה  במצוות  הייחודיות 
שהכסף מגיע לידי העני ונשאר אצלו, בניגוד להלוואה שחוזרת לבעליה. 
במובן הזה הן דומות להקרבת קורבן. הקורבן נשאר 'בידי' המקדש, ולא 

נאכל בידי הבעלים.

• הייחודיות הנוספת של מצוות פאה ולקט מעבר למצוות צדקה רגילה, 	
היא בכך שהם באות במאמץ רב. ספר התניא מעלה על נס את מי שנותן 
פאה  לה'.  נפשו  את  מקדש  הוא  שבכך  רב,  בעמל  שמושג  בכסף  צדקה 
זכותו  ולכן  בשדה,  הבעלים  של  רבה  וטרחה  עמל  לאחר  ניתנים  ולקט 
של התורם נחשבת כאילו התאמץ בבניית המקד. לכן רש"י בחר בנוסחה 

שמדגישה את הזכות בהתאמצות בבניית המקדש.

• הנטייה הטבעית של בעל הבית היא לבחור את העניים הקרובים אליו, 	
מדגיש  רש״י  אך  העניים.  מתנות  את  להם  ולתת  אמתו,  או  עבדו  את 
בפרשתנו שהתורה שוללת כל אינטרס במצוות אלו. עליהם להתבצע 
זה  רנדומלי.  לעני  ולתת  אישי,  שיקול  כל  ללא  מוחלטת  באנונימיות 
מדגיש עוד יותר את הקושי בלקט ופאה, ולכן מסביר, למה מי שמקיים 

אותם מושווה לבונה בית המקדש.

• הגמרא מספרת, שרב אבדימי – בעל המאמר - התמסר בלהט ללימוד 	
ההלכה "עניי עירך קודמים". רש"י מצטט את שמו בכדי ללמדנו, שדווקא 
לנו  לתת  יכול  לקרובים,  תעדוף  מתן  של  הכלל  את  לעומק  שהבין  מי 

הבנה כמה מאמץ נפשי דורשת תרומה לעניים רנדומליים.

• אישית 	 נגיעה  וללא  מאמץ  מתוך  ונותן  טבעו,  על  מתגבר  יהודי  כאשר 
של  לזכות  המאמץ  את  ומעריכה  משווה  התורה  מוכר,  לא  לעני  צדקה 

בניית בית המקדש ממש.

צידה לדרך
אך  וראוי.  חשוב  וזה  לליבנו,  שקרובות  לעמותות  צדקה  לתת  רגילים  אנו 
לפעמים כדאי לנסות משהו אחר: לתת צדקה בסתר גמור, תרומה אנונימית 
שתגיע למי שבאמת זקוק לה מבלי שנדע מיהו, ומבלי שהוא יידע מאיתנו. 
מאוד  שייקר  מעשה  הוא  צדקה,  במתן  שכרוך  הסיפוק  על  הוויתור  דווקא 

בעיני ה', וצדקה כזאת נחשבת כאילו בנינו את בית המקדש!

לתלמיד
 עמ'  10

לתלמיד
 עמ'  11


