
תובנות לחיים
טעימה מתורתו של הרבי

פרשת תזריע-מצורע

כשאהבה דוחפת אותך לים
‎מסע מפתיע בעקבות שיר אהבה קדום 
שמסתיר בתוכו את הסיפור היהודי

חוברת למרצה

ב"ה



2

© Published and Copyright 2024 by
     Shluchim Office International

משרד השלוחים
יו”ר | הרב גדליה שמטוב

פיתוח | הרב מנדי שמטוב

עורכים
הרב אברהם גרינברג

הרב זושא גרינברג
משתתף בעריכה | הרב שלום בער חזן

עברית
עריכה לשונית | הרב לוי שייקביץ

הגהה | הרב מנחם וילהלם

אנגלית
תרגום ועריכה | הרב מענדל סופער

הגהה | הרב מענדל לברטוב

ספרדית
תרגום ועריכה | הרב רפי טוויל

צרפתית
תרגום ועריכה | הרב יאיר אלבז

הגהה | ש. אלבז
עימוד | לוי אלבז

פורטוגזית
תרגום | מר יצחק דיין

עריכה | הרב ישעי’ דיין
עימוד | מייק קטן

רוסית
תרגום ועריכה | הרב אלכנסדר גרישין

עימוד | ח. וולף

עימוד | מוסי וולוסוב
אתר אינטרנט | יובל כץ וישראל ויסוצקי

אדמיניסטרציה | לוי שמטוב

ועדה מייעצת
הרב אשר דערן - קייפ-טאון, דרום אפריקה

הרב מנדי גרליצקי - תל אביב, ישראל
הרב לוי גרינברג - אלפסו, טקסס

הרב דוד גולדברג - סאו פאולו, ברזיל
הרב לוי שייקביץ - כפר חב”ד, ישראל
הרב מנדי גרינברג - טווינסבורג, אוהיו

הרב שמואל פרידמן - ב. בלנקה, ארגנטינה
הרב יוסף יצחק בלוי - כינרת, ישראל

הרב חיים דרוקמן - לוצרן, שוויץ

 נוסד בימי השבעה לזכרון ולע”נ הרב גבריאל נח וזוגתו רבקה הי”ד הולצברג
שלוחי הרבי במומבאי, הודו

לתרומה ולהקדשת שיעור לחץ כאן
או סרוק את הברקוד

 INFO@JEWISHINSIGHTS.ORG לפרטים נוספים צרו קשר באימייל
WWW.JEWISHINSIGHTS.ORG להורדת מערכי שיעור נוספים בקרו באתר

לזכות
 הרב יוסף וזוגתו מרת יעל ומשפחתם שיחיו 

מיכאלשוילי

https://jewishinsights.org/donate/#form


3

תוכן השיעור

א.  שיר אהבה נצחי – מגילת שיר השירים........................................................................................................5
במגילת שיר השירים נכתבו שירי אהבה בין איש ואישה, שמשמשים כמשל לאהבה בין הקב"ה לכנסת 

מְחָה  לֶךְ חֲדָרָיו, נָגִילָה וְנִשְׂ רוּצָה, הֱבִיאַנִי הַמֶּ כֵנִי אַחֲרֶיךָ נָּ ישראל )מקור 1(. השיעור עוסק בפסוק: "משְׁ

ךְ...".  בָּ

אדמו"ר הזקן מבאר שהפסוק רומז על שלושה שלבים מרכזיים בתולדות עם ישראל:

משכני - יציאת מצרים, אחריך נרוצה – מסירות הנפש של עם ישראל בעת קריעת ים סוף, הביאני 

המלך חדריו – מתן תורה. ומה עשו היהודים הפשוטים? נגילה ונשמחה 'בך' -הם שמחו בכ״ב אותיות 

התורה. )מקור 2(.

ב. מסע בן שלושה שלבים..............................................................................................................................8
הרבי מבאר בעומק יותר, את תורת האדמו״ר הזקן: 

"משכני" – זו פעולה אלוקית שמניעה את האדם. בני ישראל לא יכלו לצאת ממצרים בכוחות עצמם, 

ולכן הקב"ה משך אותם החוצה.

השלב הבא הוא – "אחריך נרוצה". הקב"ה רוצה שהאדם יתקרב אליו מתוך עבודה אישית, ולא מתוך 

השפעה חיצונית. זה התממש בעת קריעת ים סוף, כאשר נחשון קפץ לים במסירות נפש )מקור 3(,  

ביטא  ישראל  עם  בכך  בה׳.  שלמה  אמונה  מתוך  לדרך,  צידה  בלי  במדבר  לדרך  יצא  שלם  עם  וכאשר 

מסירות נפש באופן שלמעלה מהשכל.

בניגוד  התורה,  תורה.  מתן   - חדריו"  המלך  "הביאני  השלישי:  השלב  מגיע  הזה,  התהליך  לאחר  רק 

לכל חכמה אחרת, אינה רק ידע, אלא היא חכמה אלוקית. כדי להשיג אותה יש צורך בביטול ובכוונה 

להתאחד על ידי הלימוד עם הקב"ה. המשמעות היא שתנאי לקבלת התורה הוא ביטול עצמי והתעלות 

נפשו  את  וגם  האלוקית,  הנפש  דרך  בו  ולהאיר  האדם  עם  להתאחד  יכולה  התורה  אז  רק  פנימית. 

הבהמית, שהתעלתה מהעולם החומרי.

לכן, רק לאחר שבני ישראל מסרו נפשם והתרוממו מ'הנחות העולם', או אז נפתחה הדרך שהתורה 

תחדור בפנימיותם, והם נעשו כלי לקבלת התורה, "הביאני המלך חדריו". 

ג. הכוח שב"נרוצה" ......................................................................................................................................8
הדבר נכון גם לחייו הפרטיים של כל יהודי. כאשר מגיע חג שבועות הקב"ה 'מושך' את האדם מיום חול 

ליום חג. ומשם מגיע 'נרוצה' במובן הפיזי, כאשר יוצאים לדרך ארוכה ברגל כדי להביא את שמחת החג 

ליהודי נוסף..



4

פתיחה 

שבועות אלו, שבין יציאת מצרים למתן תורה, הם זמן מתאים עבורנו להתבונן לעומק הקשר בין עם 

ישראל לקב"ה שהלך ונבנה. כיצד הפכו בני ישראל, מ'עם של עבדים', השקועים ב-'49 שערי טומאת 

מצרים', ל'עם ישראל' שמקבל את התורה מהקב״ה. זהו תהליך שלא התרחש ברגע אחד, אלא בשלבים. 

בשיעור זה נעמיק במסע הרוחני שעבר עם ישראל החל מיציאת מצרים, דרך קריעת ים-סוף, כשבסופו 

היעד של מתן תורה.

משיחת יום ב' דחג השבועות ה'תשכ"ה, בלתי מוגה

תורת מנחם חלק מ"ג, ע' 371

 

השיעור לפרשת תזריע-מצורע



5

א. שיר אהבה נצחי – מגילת שיר השירים

'מגילת שיר השירים' היא אחת מחמש ה'מגילות' שבתנ"ך. היא נכתבה על ידי שלמה המלך, ובה נכתבו באופן 
מטפורי שירי אהבה בין בעל ואישה, המהווים משל לאהבה השוררת בין בורא העולם – ה'חתן', ובין העם היהודי 

– ה'כלה'. רבי עקיבא אמר על מגילת שיר השירים שהיא בדרגת 'קודש קודשים', ביחס לשאר ה'כתובים'.

מקור 1 ספר שיר השירים, פרק א', פסוקים א'-ב', ד'
לזכר השעבוד

ּ, כיִּ טובֹיִם דדֶֹּיךָ מיִיָּןִ... משׇׁכְנֵיִ  קָנֵיִ מנִשְִּׁיקותֹ פיִּהו ִירִים אשֲׁרֶ לשִׁלְמֹהֹ: "ישִּׁ שִׁיר השַּׁ
אחַרֲֶיךָ נרָּוצּהָ, הבֱיִאנַיִ המַלֶּךְֶ חדֲרָָיו, נגָיִלהָ ונְשִמְׂחְהָ בךְָּ, נזַכְיִּרָה דדֶֹיךָ מיִיַּןִ מיֵשׁרִָים 

אהֲבֵוךָּ".

רש"י מקדים ומציין בתחילת פירושו שמגילה זו מבטאת את יחסי האהבה בין 'כנסת ישראל' לבין הקב"ה. בהמשך 
הוא מסביר את המילים הן בצורה פשטנית, והן במשמעותן הרוחנית.

רש"י

ִירִים  השַּׁ בשְִּׁיר  האָמֲורִּים  שׁלְמֹהֹ  "כלָּ  רבַוּתֹיֵנוּ:  שׁנָוּ  לשִׁלְמֹהֹ.  אשֲׁרֶ  יִרִים  השַּׁ שׁיִר 
ִירִים, אשֲׁרֶ נאֶמֱרַ להְקַדָּושֹׁ ברָּוךְּ  לָוםֹ שׁלֶוֹּ". שִׁיר שׁהֶואּ עלַ כלָּ השַּׁ קדֶֹשׁ, מלֶךְֶ שׁהֶשַּׁ
כדְַּאי  העָולֹםָ  היָהָ  "לאֹ  עקֲיִבאָ:  רבַיִּ  אמָרַ  ישִרְָׂאלֵ.  כנְּסֶתֶ   ,ֹ ועְמַוּ עדֲתָוֹ  מאֵתֵ  הואּ 
ִירִים קדֶֹשׁ  ִירִים ליְשִרְָׂאלֵ, שׁכֶלָּ הכַתְּובּיִם קדֶֹשׁ ושְִׁיר השַּׁ שִׁיר השַּׁ כיַּוּםֹ שׁנֶתִּןַּ בוֹּ 

קדָָשִׁים". 

קָנֵיִ  ִיר אומֹרֶתֶ בפְּיִהָ בגְּלָותּהָּ ובּאְלַמְנְותּהָּ: "מיִ יתִןֵּ ויְשִּׁ ּ. זהֶ השַּׁ קָנֵיִ מנִשְּׁיִקותֹ פיִּהו ישִּׁ
שֶׁישֵּׁ מקְומֹותֹ שׁנֶוּשֹׁקְיִן עלַ גבַּ היַדָּ  כמְּוֹ מאֵזָ, לפְיִ  שׁלְמֹהֹ מנִשְִּׁיקותֹ פיִּהוּ  המַלֶּךְֶ 
ועְלַ הכַתָּףֵ, אךְַ אנֲיִ מתִאְוַהָּ ושְׁוקֹקֶתֶ להִיְותֹוֹ נוהֹגֵ עמִיִּ כמַּנִּהְגָ הרִָאשׁוןֹ, כחְּתָןָ אלֶ 

כלַּהָּ, פהֶּ אלֶ פהֶּ".

ֹ. ונְאֶמֱרַ  ֹנגֶ ושְמִׂחְהָ. זהֶוּ באֵּורּ משַׁמְעָו כיִּ טובֹיִם. ליִ דודֶֹיךָ מכִלָּ משִׁתְהֵּ ייַןִ ומּכִלָּ ע
ודְבִרֵּ עמִהָּםֶ פנָּיִם אלֶ פנָּיִם. ואְותֹםָ דוּדִֹים  ֻּגמְאָ שׁלֶוֹּ עלַ שׁםֵ שׁנֶתָּןַ להָםֶ תוּרֹתָוֹ  ד
עודָֹם ערֲבֵיִם עלֲיֵהםֶ מכִלָּ שׁעַשֲׁועַּ. ומֻּבטְחָיִם מאֵתִוֹּ להְופֹיִעַ עודֹ עלֲיֵהםֶ לבְאָרֵ להָםֶ 
קָנֵיִ מנִשְִּׁיקותֹ  ֹ. וזְהֶוּ: "ישִּׁ ומּסִתְרַּ צפְונּותֹיֶהָ, ומּחְלַיִּם פנָּיָו לקְיַםֵּ דבְּרָו סודֹ טעְמָיֶהָ 

פיִּהוּ".

תענוג  מכל  יותר  עליהם  ערבים  והם  לעמו,  באהבה  ה'  שנתן  התורה  לדברי  משל  היא  'פה-אל-פה',  הנשיקה 
ושעשוע אחר, ואליהם משתוקקים ומתגעגעים בני ישראל.

מצודת דוד

משָׁכְנֵיִ. משְׁךְֹ אותֹיִ אלֵיֶךָ משְִׁיכהָ מועּטֶתֶ, ואַנֲיִ ארָוץּ אחַרֲֶיךָ במִּהְיִרותּ רבַ.

אלֶ  אותֹיִ  תבָּיִא  כמְּלֶךְֶ,  בעְּיֵניַ  החֶבָיִב  וקּ  החַשִּׁ אתַהָּ  ובּזָהֶ  חדֲרָָיו.  המַלֶּךְֶ  הבֱיִאנַיִ 
חדֲרֶָיךָ, ושְׁםָ אגָיִל ואְשֶמְׂחַ בךְָּ, ואְזַכְיִּר הדַוּדִֹים הטַּובֹיִם ממִשִּׁתְהֵּ היַיַּןִ.

והְנַמִּשְׁלָ הואּ לומֹרַ שׁאֶמָרְָה כנְּסֶתֶ ישִרְָׂאלֵ הרְַאהֵ ליִ רמֶזֶ ישְׁועּהָ וחְבִהָּ, ואְזָ אמֲהַרֵ 
ָּשׁ, אגָיִל ואְשֶמְׂחַ ביִּשׁועּתָךְָ,  לשָׁובּ אלֵיֶךָ בכְּלָ לבֵ, ועְלַ ידְֵי זהֶ, הבֱיִאנַיִ אלֶ ביֵּת המַקִּדְ

ואְזַכְיִּר להְודֹותֹ לךְָ עלַ הנַפִּלְאָותֹ ועְלַ התַשְּׁועּותֹ.

לתלמיד
 עמ'  3



6

ברובד הפשט, הכלה אומרת לחתן: 'משוך אותי מעט, ואז ארוץ אחריך וניכנס אליך הביתה'.

המשמעות הרוחנית היא, שכנסת ישראל אומרת לקב"ה: "התחל אתה בגילוי האהבה, וזה יעורר אותנו להימשך 
אליך, ואז תכניס אותנו לבית המקדש, שם נוכל לשמוח יחד".

אדמו"ר הזקן העניק לפסוק משמעות עמוקה יותר, שמסבירה את סדר המאורעות של יציאת מצרים, קריעת ים 
סוף, ומתן תורה בחג השבועות.

הרובד הפנימי

מקור 2 שיחת הרבי הריי"צ, יום א' דחג השבועות ה'תש"ג | ספר השיחות ה'תש"ג )בלשון הקודש(, ע' קכ"ב
ֶּל  מעֶנדְ מנְחַםֵ  לרְבַיִּ  חבָרֵ  תלַּמְיִד  עדֲַיןִ  היָהָ  הזַקָּןֵ  אדַמְוֹ"ר  תַ  קדְֻשּׁ כבְּודֹ  שׁהֶודֹ  בזִּמְןַ 
מהֵורֹודֹוקֹ, שׁהֶיָהָ שׁולֹחֵַ אותֹוֹ לנִסְיִעותֹ שׁונֹותֹ בגִּלְלַ ענִיְנָיִם שׁונֹיִם, באָּ פעַּםַ הודֹ כבְּודֹ 
תַ אדַמְוֹ"ר הזַקָּןֵ בעְּיִר מסְיֻמֶּתֶ, שׁםָ אמָרַ תוּרָֹה עלַ הפַסָּוקּ משָׁכְנֵיִ אחַרֲֶיךָ נרָוצּהָ.  קדְֻשּׁ
מאַמֲרִָים   – "תוּרֹותֹ"  פטֵּרֶבְוּרּגְ  לפִנְיֵ  הזַקָּןֵ  אדַמְוֹ"ר  תַ  קדְֻשּׁ כבְּודֹ  הודֹ  אמָרַ  )כיַּדָּועַּ 

קצְרִָים(:

אדמו"ר הזקן ורבי מנחם מענדל מהורודוק היו תלמידיו של המנהיג השני של תנועת החסידות – המגיד ממזריטש. 
רבי מנחם מענדל היה מזקני התלמידים, ואדמו"ר הזקן היה מהצעירים שבהם. לאחר הסתלקות המגיד ממזריטש, 
היה אדמו"ר הזקן ל'תלמיד-חבר' של רבי מנחם מענדל, והיה נוסע מטעמו לבצע שליחויות שונות למען הפצת 

וייסוד תורת החסידות. 

באותם זמנים, היתה תורת החסידות בתחילת פריחתה, והתורות שנאמרו אז היו קצרות מאוד ומלאות עומק. לא 
כל אחד היה יכול להבינם לעומקם. בשנים מאוחרות יותר, פיתח אדמו"ר הזקן את שיטת חב"ד, ותורות החסידות 

היו מוסברות ומובנות בחכמה, בינה ודעת. התורה שלפנינו שונה היא מרוב התורות של חב"ד, והיא מאד קצרה:

"משָׁכְנֵיִ – יצְיִאתַ מצִרְַיםִ, אחַרֲֶיךָ נרָוצּהָ – מסְיִרותּ הנַפֶּשֶׁ שׁלֶ קרְִיעתַ יםַ סוףּ עשָתְׂהָ 
אתֶ הנַרָוצּהָ, הבֱיִאנַיִ המַלֶּךְֶ חדֲרָָיו – מתַןַּ תוּרָֹה. בתַּוּרָֹה ישֶׁנְןָ הרַבְהֵּ מדַרְגֵותֹ, ומּהֶ עשָוּׂ 

היַהְּודִּים הפַשְּׁוטּיִם? נגָיִלהָ ונְשִמְׂחְהָ "בךְָּ" – בכ"ב אותֹיִוּתֹ התַוּרָֹה".

תַ אדַמְוֹ"ר הזַקָּןֵ עורֹרְָה אזָ רַעשַׁ גדָּולֹ. אחֶדָ מהֵחַסֲיִדִים  תוּרֹתָוֹ זוֹ שׁלֶ הודֹ כבְּודֹ קדְֻשּׁ
.ֹ תַ אדַמְוֹ"ר הזַקָּןֵ תוּרָֹה זו הקַשְִּׁישִׁים, ר' ברָּוךְּ, זכָרַ אתֶ המַקָּוםֹ שׁםָ אמָרַ הודֹ כבְּודֹ קדְֻשּׁ

כבוד למילים קדושות
באותיות  הפשוטים  היהודים  של  השמחה  פירוש  מה  מסביר  הוא  הזו,  התורה  על  מספר  הריי"צ  שהרבי  לאחר 

התורה:

בעֶּבָרָ היָתְהָ דרֶֶּךְ ארֶֶץ כלְּפַיֵּ אותֹיִוּתֹ התַוּרָֹה, הדַבָּרָ נבָעַ מיִרְִּאתַ שׁמָיַםִ. גםַּ ביַּהְּודִּים 
אתֶ  זהֶ  לפִנְיֵ  נטָלְוּ  ברְּכָהָ,  לבְרֵָךְ  צרְִיכיִם  כשְּׁהֶיָוּ  במַּוּחּשָׁ.  זהֶ  דבָּרָ  נרְִאהָ  הפַשְּׁוטּיִם 
היַדַָּיםִ, אוֹ לכְלָ הפַחָּותֹ נגִבְּוּ אותֹןָ בעַּשֲבָׂיִם ובּעְפָרָ... היָהָ מֻשׁרְָשׁ בהָּםֶ שׁלֶפִּנְיֵ ברְּכָהָ 

מןִ ההַכֶרְֵחַ שׁתֶהִּיְהֶ נטְיִלהָ.

ִׂיתַּ אנֳיִתַּ צעַצֲועַּ, ובּדְרֶֶךְ אגַבַּ שׁמָעַתְיִּ גנַּןָּ אומֹרֵ ברִּכְתַּ שׁהֶכַלֹּ  ביְּלַדְותּיִ שחִׂקַתְיִּ פעַּםַ בעַּשֲ
נהִיְהָ בדִּבְרָוֹ – ונְחֶרְַדתְיִּ. ואְלִוּּ כיַּוּםֹ – הרֲֵי איֵן הואּ שׁומֹעֵַ אתֶ הבַרְּכָהָ ואְיֵן הבַרְּכָהָ 

.ֹ שׁומֹעַתַ אותֹו

לתלמיד
 עמ'  3

לתלמיד
 עמ'  4

לתלמיד
 עמ'  4



7

בעבר, כאשר אדם פשוט היה מברך – גם אם לא ידע את כל הפירושים והכוונות הטמונים בכל מילה בברכה – 
הוא חש שהמילים שהוא אומר קדושות. ולכן לפני שבירך, הוא נטל ידיים, כמו שאנו נוהגים לפני תפילה. הרבי 
הריי"צ חולק מזכרונותיו, שכשהגנן היה מברך, זה היה משהו רציני שריגש אותו בתור ילד. ואילו היום, ממשיך 
הרבי הריי"צ ומעורר את השומעים, אנשים מברכים בלי להרגיש כלל שעשו דבר-מה. הברכה יוצאת מפיהם בלי 

מחשבה.



8

ב. מסע רוחני בן שלשה שלבים

<< הרבי 
והנה, הפירוש הפשוט בזה – שכאשר מדובר אודות אותיות התורה, הרי זה ענין השייך לכל, גם 
– בכ"ב אותיות  בך"  ונשמחה  "נגילה  הנה דוקא בענין של  יותר,  לאנשים פשוטים; אבל בעומק 

התורה – בא לידי ביטוי ענין קבלת התורה לאמיתתו.

בשיחת הרבי הריי"צ הוסבר שאותיות התורה במובן הפשוט שייכות גם לאנשים פשוטים. אך בשיחה מחדש הרבי 
רובד עמוק יותר בכ"ב אותיות התורה.

אתערותא דלעילא – משכני 
והענין בזה:

יוצא. ובאופן כזה  – שהקב"ה מושך ומוציא אותו, ולא שהוא בעצמו  הפירוש של "משכני" הוא 
היתה היציאה ממצרים – שהרי בני ישראל עצמם לא היו יכולים לצאת ממצרים, כמאמר רז"ל1 

שאפילו עבד לא היה יכול לברוח משם, ולכן הוצרך הקב"ה להוציא אותם ממצרים – "משכני".

חז"ל אומרים שהיציאה ממצרים הייתה בלתי אפשרית, כי השעבוד היה קשה מנשוא והמשטר המצרי האכזרי 
והעריץ דיכא כל אזרח והשפיל את קומתו, ולכן אפילו עבד לא היה יכול לברוח ממצרים שהייתה סגורה ומסוגרת. 

לכן, ה' בעצמו הוציאם ביד רמה ובקומה זקופה מול עיניהם החשדניות של המצריים.

שערי  ב-'49  שקועים  היו  הם  עצמם.  בכוחות  מצרים  מטומאת  להשתחרר  ישראל  יכלו  לא  רוחנית  מבחינה  גם 
טומאה' והיה עליהם קטרוג עצום: "מה אלו עובדי עבודה זרה, גם אלו עובדי עבודה זרה" )ילקוט ראובני שמות 
יד, כז; זוהר ח"ב דף קעב(. כלומר ישראל נטמאו והושפעו מהעבודה האלילים המצרית, עד שגם הם עבדו עבודה 
זרה והיו שקועים בתהומות הטומאה, וכפי שכתב האריז"ל )סידור האריז"ל סדר ההגדה יג, ב ד"ה שלא, ומכילתא 
פרשת בא, רו(, שאילו היו מתמהמהים במצרים, שוב אי אפשר היה לגאול אותם, כי הם היו מאבדים את זהותם 

היהודית, ולכן בני ישראל היו זקוקים שה' יעורר עליהם גילוי רוחני מצדו ויוציאם מהטומאה.

נמצאנו למדים, שהגילוי שהיה ביום הראשון של חג הפסח היה גילוי שנעשה באופן של "אתערותא דלעילא" 
מצד עצמו, כלומר, הוא לא היה תלוי בעבודת האדם, כנאמר "בהוציאך את העם ממצרים תעבדון את אלוקים 
על ההר הזה" – היינו, שעבודת ה' מלמטה למעלה )העבודה העצמית של עם ישראל( התחילה רק אחרי יציאת 
שערי   49" של  במצב  היה  העם  כי  למטה,  מלמעלה  הייתה  ההתעוררות  עצמה,  מצרים  ביציאת  ואילו  מצרים, 

טומאה", כלומר מושפעים מאוד מהרע, ולכן הם היו צריכים שהקב"ה יתגלה וימשוך אותה מהבוץ – "משכני".

•

דבר זה קורה גם בחיים הרגילים. ישנם זמנים בהם אדם מרגיש אבוד, לכוד. הוא לא יכול לעזור לעצמו. הכל הולך 
נגדו והוא לא מוצא כוח בנפשו להתנגד ולהתעלות. ואז לפתע הוא מרגיש איך מישהו מוציא אותו מהבוץ. הוא קם 
בבוקר, וכל זה מאחוריו. באותו רגע הוא חווה את ה"אתערותא דלעילא" – הקב"ה הושיט לו יד ועזר לו להתעלות. 

בדיוק כפי שהקב"ה 'שלף' את בני ישראל ממצרים ברגע האחרון, מפעם לפעם הוא עושה זאת לכל אחד מאיתנו. 
'השמש זורחת עלינו', והכול פתאום מרגיש נכון, טוב ו'מחייך' יותר.

לתלמיד
 עמ'  5

לתלמיד
 עמ'  5

1 מכילתא יתרו יח, יא. פרש"י שם, ט.



9

אז מה עושים עכשיו? מתבשמים מהרגע? נחים קצת? אומרת תורת החסידות: לא ולא! הדבר הנכון לעשות הוא 
להיאחז בקרן האור, ולהוסיף אור נוסף בהשתדלות האדם. אם האדם לא יעשה כלום, תיעלם קרן אור פתאומית זו 
בדיוק כפי שבאה, והוא ימצא את עצמו באותו מקום חשוך, ואולי אפילו גרוע יותר. ה' מאיר לנו קרן אור מלמעלה, 

כדי שנאחז בה, ונוסיף עוד יותר אור מלמטה.

אתערותא דלתתא – נרוצה 
אמנם, לאחרי שהקב"ה הוציא את בני ישראל ממצרים – דרש ותבע מהם שיהיה ענין של עבודה 

גם מצדם.

וענין זה נפעל בעיקר לאחרי ששת הימים הראשונים לצאתם ממצרים, בשביעי של פסח, בעת 
בן עמינדב,  נחשון  היתה קשורה עם מסירות הנפש של  סוף  ים  – שהרי קריעת  סוף  ים  קריעת 

שקפץ לים2, שזהו ענין של מסירות נפש במעשה בפועל.

מקור 3 תלמוד בבלי, מסכת סוטה, דף ל"ז עמוד א'
כאשר משה רבינו קרע את הים, זה לא היה פשוט כפי שזה נשמע. התלמוד מספר שהים לא נקרע כל כך מהר, 

והיהודים פחדו להיכנס...

שׁבְטָיִם מנְצַחְּיִם זהֶ עםִ זהֶ... זהֶ אומֹרֵ: איֵן אנֲיִ יורֵֹד  ישִרְָׂאלֵ עלַ היַםָּ היָוּ  כשְּׁעֶמָדְוּ 
תחְּיִלהָּ ליַםָּ, וזְהֶ אומֹרֵ: איֵן אנֲיִ יורֵֹד תחְּיִלהָּ ליַםָּ, קפָץַ נחַשְׁוןֹ בןֶּ עמַיִּנדָבָ ויְרַָד ליַםָּ 
תחְּיִלהָּ, שׁנֶאֶּמֱרַ: "סבְבָנֻיִ בכְחַשַׁ אפֶרְַיםִ ובּמְרִמְהָ ביֵּת ישִרְָׂאלֵ ויִהודָּה עדֹ רָד עםִ אֵ-ל". 
ועְלָיָו מפְרָֹשׁ בקַּבַּלָּהָ, "הושִֹׁיענֵיִ אֱ-להֹיִם כיִּ באָוּ מיַםִ עדַ נפָשֶׁ... טבָעַתְיִּ ביִּוןֵ מצְולּהָ 

ואְיֵן מעׇמֳדָ וגְוֹ'", "אלַ תשִּׁטְפְנֵיִ שׁבִלֹּתֶ מיַםִ ואְלַ תבִּלְעָנֵיִ מצְולּהָ וגְוֹ'". 

<< הרבי 

יציאה לדרך ללא תוכנית
ואז התחילה גם מסירות הנפש בפועל של כל בני ישראל שהלכו במדבר – כדברי הנביא3: "לכתך 

אחרי במדבר בארץ לא זרועה":

לבני  היה   – במצרים"4  מאבותינו  עבודה  בטלה  השנה  ש"בראש  לאחרי   – מצרים  בארץ  בהיותם 
ישראל כל המצטרך להם, שהרי ארץ מצרים היתה מבורכת בגשמיות כו'. ואף-על-פי-כן, יצאו 
ממצרים באופן ש"גם צדה לא עשו להם"5, "מגיד שבחן של ישראל, שלא אמרו היאך נצא למדבר 

בלא צדה, אלא האמינו והלכו כו'"6.

אלא שזהו רק מה שהחליטו כו' ולא הקשו כו', אבל עדיין היו בארץ מצרים7; ואילו מסירות הנפש 
בפועל של "לכתך אחרי במדבר בארץ לא זרועה"8, היתה רק לאחרי קריעת ים סוף, שאז יצאו 

למדבר ולא מצאו מים9.

רבים נוהגים ללעוג על תלונות דור המדבר על מחסור במזון ובמים, אך כשקוראים את הדברים בצורה עמוקה 
יותר, נוכחים לדעת שהם דווקא מסרו את נפשם. הם יצאו לדרך ארוכה בלי שום תכנית, בלי מזון, בלי קו אספקה, 

לתלמיד
 עמ'  5

לתלמיד
 עמ'  5

לתלמיד
 עמ'  6

לתלמיד
 עמ'  5

2 סוטה לז, א. מכילתא בשלח יד, כב.

3 ירמי' ב, ב. 

4 ר"ה יא, רע"א. 

 5 בא יב, לט. 

6 פרש"י עה"פ.

7 שהרי היה זה ברעמסס, ומשם ק"כ מיל לסוכות)1( וכל זה בתוך ארץ מצרים, 
ואח"כ "ויחנו באתם אשר בקצה המדבר")2(. ובפרש"י עה"פ)3( "וישובו ויחנו לפני 

פי החירות... לפני בעל צפון": "הוא פיתום" – ארץ מצרים ]1( פרש"י שם, לז. 2( 
בשלח יג, כ. 3( שם יד, ב[.



10

בלי מפה. עם ילדיהם, נשיהם, הוריהם ועם כל מה שיש להם ויצאו לדרך לא זרועה. זו מסירות נפש עצומה של 
עם שלם שמאמין בה' ובמשה עבדו.

הקפיצה של נחשון לים סוף וההליכה של העם באמונה אחרי משה – היו העבודה של עם ישראל מצד עצמו. 
היציאה ממצרים נעשתה בכוחו של ה' 'מלמעלה למטה', אך הקפיצה לים וההליכה במדבר, היו כבר מסירות נפש 

מצדם של בני ישראל. 

ועל ידי זה נפעל הענין של "נרוצה" )על דרך מה שכתוב10 "כי ברח העם"( – שאין זה באופן של 
התיישבות, על פי השכל, כי, מצד השכל הפשוט אין מקום להנהגה כזו שששים ריבוא אנשים, 
לבד מנשים וטף, יצאו למדבר, "ארץ לא זרועה", אלא זוהי הנהגה של מסירות נפש – לא רק מסירת 

הרצון, אלא מסירת כל מציאותו, אפילו גופו, בשביל קיום רצונו יתברך.

בעבודת ה' הנדרשת מיהודי – לאחר שהאדם מקבל "אתערותא דלעילא", והוא מרגיש קרן אור שמאירה עליו 
ממרומים, הוא לא נח על השמרים, אלא מיד קופץ גבוה יותר, ומתמסר להוראות הקב"ה ולדרכו. כפי שבני ישראל 
קפצו לים סוף והלכו אחרי הקב"ה במדבר במסירות נפש, כך זה גם אצל כל אחד מאיתנו שמחליט ללכת בדרך 
ה' ללא כל חשבונות טבעיים. למשל, הוא יודע שהקב"ה רוצה שהוא יביא ילד יהודי נוסף לעולם, אך החישוב 
הפיננסי מראה שאולי אין לו מספיק הכנסות כדי לשלם על שכר לימוד של ילד נוסף, או שכעת הן השנים שהוא 
עסוק בבניית העסק החדש שלו, ולכן אין לו פנאי להיות מטופל בתינוק נוסף... אך יהודי 'קופץ לים', והולך בדרך 
ה' גם כשהיא נראית 'לא זרועה'. לאחר שהאדם שחווה 'הארה מלמעלה', מוסיף אומץ, ונוהג באופן של למעלה מן 

השכל, או אז מגיע לו ש"הביאני המלך חדריו"...

אתערותא דלעילא – הביאני המלך חדריו
ודוקא באופן כזה היה יכול להיות הענין של "הביאני המלך חדריו", שזהו הענין של מתן תורה:

הכניסה להבנת סודות התורה יכולה להתקיים דווקא מתוך מסירות נפש. מדוע?

– אינה כמו כל שאר החכמות  ורצונו של הקב"ה שלמעלה מגדר שכל האנושי  – חכמתו  התורה 
צורך בהכנה מוקדמת  יש  ומצאת"(, אלא  "יגעת  )כמאמר11  בלבד  יגיעה  ידי  על  אותן  שמשיגים 
לנו את  בנו מכל העמים", שזהו תנאי מוקדם לכך ש"נתן  "ברכו בתורה תחלה"12, "אשר בחר   –
תורתו"13, ולכן לא די בהלימוד כשלעצמו, אלא הלימוד צריך להיות כדי לכוון אל האמת, ולהתאחד 

עם הקב"ה כו'14. 

ולולי זאת, לא יתכן שתהיה התלבשות רצונו וחכמתו ית' בשכל האדם באופן של יחוד נפלא כו' 
)כמבואר בתניא15(.

חכמה רגילה נקנית במאמץ ובכישרון. אם יש לך כשרון מולד ואתה לומד ברצינות – אתה תבין. התורה שונה. אין 
היא חכמה רגילה, זו חכמת ה'. אין לנברא שום סיכוי להבין את שכלו של הבורא. עולמות שונים לגמרי. אלא שה' 

ברוב חסדו, אִפשר לנברא להבין את התורה, בתנאי שילמד זאת בצורה הנכונה והקדושה.

וכללות הענין בזה – שכדי לקבל את התורה צריך יהודי להיות שונה מכל העולם, והיינו, להתעלות 
ולצאת מהמדידה וההגבלה של העולם,

8 שאין זה המדבר שאודותיו אמר משה לפרעה "דרך שלשת ימים נלך במדבר" 
והסכים פרעה על זה ]וארא ח, כג-כד[ שלזה אין צורך במס"נ כו'.

9 בשלח טו, כב.

 10. שם יד, ה.
11. מגילה ו, רע"ב. 

12. ראה נדרים פא, א. וש"נ. 

13. נוסח ברכת התורה. 

14. ראה ר"ן שם. 

15. פ"ה.

לתלמיד
 עמ'  6

לתלמיד
 עמ'  6

לתלמיד
 עמ'  6

לתלמיד
 עמ'  6



11

ולכן, עכו"ם שנמצא במיצרים  וגבולים16,  – שזהו כללות הענין של ארץ מצרים, מלשון מיצרים 
וגבולים של העולם, אינו יכול להשיג את התורה שלמעלה מהעולם, ואדרבה: על ידי לימוד התורה 

הרי הוא משנה סדרי בראשית ומביא לידי קלקול.

וזהו שלא מספיק הענין של "משכני", באופן של אתערותא דלעילא, אלא צריך להיות גם אתערותא 
דלתתא – "אחריך נרוצה", שזהו ענין של הריצה ומסירת הנפש שלמעלה מן הדעת, ודוקא על ידי 
זה תוכל התורה לחדור את מציאות האדם בפנימיות, בנפשו האלקית, וגם בנפשו הבהמית ובגופו, 

מאחר שהפך והעלה אותם למעלה מהעולם.

התורה היא דבר ה' שנעלה הרבה יותר מהטעם והדעת שלנו. הדרך היחידה להתחבר אליה ולהבינה, היא רק אם 
נתעלה אנו מהטעם והדעת שלנו.

ה' באמונה  והלכו אחרי  ולכן, רק לאחר שבני ישראל התעלו מעל החשבונות הטבעיים שלהם, קפצו לים סוף 
למדבר – הם יכלו לקבל את התורה.

וזהו גם מה שכתוב "הביאני המלך חדריו", לשון רבים – כי לכאורה, ענין התורה שייך רק לראש 
האדם ושכלו, ומהו ענין "חדריו" לשון רבים – כי, כדי "לקחת" תורתו של הקב"ה, לא מספיק ענין 
הראש )שכל( בלבד, אלא התורה צריכה לחדור את כל ציור הקומה, עד לעקב, שבזה ניכר שענין 
התורה אצלו אינו ענין של שכל בלבד, אלא הוא ענין שלמעלה מגדרי העולם, שלכן חודר את כל 

ציור הקומה שלו.

כאשר אדם לומד חכמה רגילה, הוא לומד אותה עם שכלו בלבד. ולכן, הוא יכול ללמוד את החכמה, להבין אותה, 
אך לנהוג בדיוק הפוך. אולם את התורה, לא לומדים עם השכל בלבד, אלא עם כל חדרי הגוף; עם הלב, עם הנשמה, 

עם כל אברי הגוף, עד שהיא משפיעה גם על כוח המעשה – על העקב. 

ועל זה מסיים "נגילה ונשמחה בך – בכ"ב אותיות התורה", ששייך ליהודים פשוטים דוקא, שנתינת 
התורה לישראל באה לידי ביטוי דוקא בכך שהתורה חודרת גם בבחינת "עקב" שבבני ישראל, 
האנשים פשוטים שאינם שייכים להבנה והשגה, שגם אצלם יש את הענין של "נגילה ונשמחה בך", 

על ידי כ"ב אותיות התורה, שזהו בחינת הדומם שבתורה17. 

לתלמיד
 עמ'  7

לתלמיד
 עמ'  7

16. ראה תו"א שמות מט, סע"ד ואילך. וארא נז, ב ואילך. יתרו עא, ג ואילך. ובכ"מ.

17. ראה לקו"ת חוקת נח, א. ברכה צה, ג. ובכ"מ.

לתלמיד
 עמ'  6



12

ג. הכוח שבריצה

<< הרבי 
ועל פי המדובר כמה פעמים שכל הענינים שבכללות התורה וכללות עם ישראל ישנם גם בחייו של 
כל אחד מישראל – כן הוא גם בנוגע להאמור לעיל בענין "משכני אחריך נרוצה" בשייכות לקבלת 

התורה:

נוסף לכך שבנוגע לכללות הזמן של קבלת התורה ישנו הענין של "משכני", מימות החול ליום טוב 
– צריך להיות גם הענין של "נרוצה", כולל גם ריצה כפשוטה, ברגליים.

עצם מציאותו של חג מתן תורה הוא סוג של "משכני". ה' מושך אותך מימי החול ומעמידך בקרן אור של החג.

אך כפי שלמדנו, אל לנו להתבשם מההישג ולשקוט על השמרים. עלינו לעשות השתדלות משלנו, וזו ההליכה 
לתהלוכה:

וענין זה מתבטא במנהג שיסד כבוד קדושת מורי וחמי אדמו"ר18 – לילך ברגלים למקומות רחוקים 
כדי לשמח יהודים בשמחת יום טוב בכלל, ובשמחה של קבלת התורה בפרט.

בשנות החמישים הנהיג הרבי מנהג חדש: ה'תהלוכה'. מהי התהלוכה?

לקראת הלילה האחרון של כל אחד משלושת הרגלים – אחרון של פסח, שבועות ושמחת תורה, יוצאים החסידים 
בהליכה רגלית וצועדים אל עבר בתי כנסת רחוקים, כדי להוסיף בשמחת החג של יהודים נוספים. המטרה היא 
זאת, ומתפללי בתי הכנסת השונים  )עד היום חסידים עושים  בין הקהילות השונות  להרבות באחדות ושמחה 

מצפים בחיבה לחב"דניקים שמגיעים מרחוק, ומוסיפים בשמחה ובריקודים לכבוד החג(.

חלק מהחסידים הולכים לבתי כנסת במרחק שעה הליכה, ואחרים מרחיקים אפילו למרחק של שלוש שעות לכל 
צד.

כפי שניתן לשער, ההליכה במשך שעות ארוכות, שלעתים באה על חשבון ההשתתפות בהתוועדות של הרבי, 
הייתה הקרבה לא פשוטה עבור החסידים, אך חזקה עליהם מצוות הרבי ללכת לשמח יהודים, והם עשו זאת מתוך 

שמחה וטוב לבב.

בהתוועדות זו, העלה הרבי על נס את ה"נרוצה" של אותם חסידים, וביקש מהם לומר "לחיים".

ומהנכון, שאלו שעשו כן בפועל, יאמרו לחיים, בשמחה ובפנימיות, ועל ידי זה ימשיכו את השמחה 
אצל כל אלו שביקרו אותם, בתוככי כללות ישראל, בטוב הנראה והנגלה, על כל השנה כולה19.

 משיחת יום ב' דחג השבועות, ה'תשכ"ה, בלתי מוגה
תורת מנחם חלק מ"ג ע' 371

18. ראה גם שיחת יום ב' דחה"ש דאשתקד )תו"מ ח"מ ע' 54(.

19. יש לציין, שכאשר הקהל חזר מה"תהלוכה", הביע כ"ק אדמו"ר שליט"א את 

ברכתו )ע"י הרב חדקוב(, שכיון שכבר הי' הענין ד"משכני... נרוצה", יהי' גם 
הענין ד"הביאני המלך חדריו" )המו"ל(.

לתלמיד
 עמ'  8

לתלמיד
 עמ'  8

לתלמיד
 עמ'  8



13

נקודות מפתח
•	 שיר השירים מציג שירי אהבה מטפוריים בין איש ואישה שמשמשים 

משל לאהבה בין הקב"ה ובין עם ישראל. 

•	 מְחָה  לֶךְ חֲדָרָיו, נָגִילָה וְנִשְׂ רוּצָה, הֱבִיאַנִי הַמֶּ כֵנִי אַחֲרֶיךָ נָּ את הפסוק "מָשְׁ
ךְ" מפרש אדמו"ר הזקן כרמז לשלושה שלבים מרכזיים בתולדות עם  בָּ
ישראל: משכני - יציאת מצרים, אחריך נרוצה - מסירות הנפש של עם 

ישראל במדבר, הביאני המלך חדריו - מעמד מתן תורה.

הסברו של הרבי בעומק הדברים:

•	 - פעולה אלוקית חד-צדדית כשאדם עדיין לא  שלב ראשון: "משכני" 
מסוגל להתקרב בכוחות עצמו. כך ביציאת מצרים, אלוקים משך וגאל 

אותם.

•	 אליו  יתקרב  שהאדם  אלוקים  של  רצונו   – נרוצה"  "אחריך  שני:  שלב 
מרצונו. זה קרה כאשר נחשון מסר את נפשו וקפץ למי ים-סוף, וכשהעם 
יצא לדרך למדבר ללא צידה לדרך. מעשים אלו הביעו דביקות בה' באופן 

של מסירות נפש, למעלה מהשכל.

•	 התורה  את  לקבל  יכול  האדם   – חדריו"  המלך  "הביאני  שלישי:  שלב 
רק כשהוא מפנים שמדובר בחכמה אלוקית שהגישה אליה שונה מכל 
חכמה אחרת: עליו לבטל את ישותו ולקדש את עצמו, לזכור את נותן 

התורה ורק אז הוא נעשה כלי לאור התורה.

•	 וכשיצאו  לים  כשקפצו  נפשם  את  מסרו  ישראל  בני  כאשר  רק  לכן, 
לשיממון המדבר ללא צידה לדרך מתוך אמונה מוחלטת בה', אז נפתחה 
הדרך לכך שהתורה תחדור בנפשם באמת, והם נעשו כלי ראוי לקבלת 

התורה.

•	 כאשר הלימוד נעשה מתוך ביטול וחיבור נפשי לקב"ה, גם אדם פשוט 
שאינו שייך להבנה שכלית גבוהה, שמח בתורה, כי התורה חודרת גם בו.

צידה לדרך
או  תורה  בשיעור  מיוחדת  רוחנית  התעוררות  חווים  שאנו  לעיתים  קורה 
היום-יום,  לשגרת  חוזרים  כשאנו  מכן,  לאחר  אך  מרגשת,  תפילה  במהלך 
ההתרגשות דועכת ואיתה גם התחושה הרוחנית. חשוב להבין, שההתעוררות 
היא רק הצעד הראשון. השלב הבא והמהותי הוא לקחת את אותה התעוררות 
בתוכנו,  קטן  שינוי  וליזום  טובה  החלטה  לקבל  למעשה,  אותה  ולהפוך 
להתחזק בקיום מצווה חדשה, להוסיף באהבת ישראל לסביבה הקרובה, וכך 

ההתרגשות לא תישאר חוויה חולפת אלא תשנה את חיינו באמת.

לתלמיד
 עמ'  9

לתלמיד
 עמ'  9


