

## THE COMPLICATED CALENDAR

This coming year is going to be a Jewish Leap Year. How do these leap years work? Why are they instituted? And what does it say about the Jews?

An astrological journey in the heavens, its impact on the Jewish calendar, and the Jewish soul.



## JEWISH INSIGHTS

A TASTE OF THE REBBE'S TEACHINGS



PARSHAT KI TAVO

#### Book of Deuteronomy / Devarim

# Dedicated by Marty & Kate Rifkin KMR Group Foundation

Vancouver, WA

For sponsorship opportunities, email jewishinsights@shluchim.org



(C

Published and Copyright 2021 by

#### **Shluchim Office International**

816 Eastern Parkway, Brooklyn, NY 11213 718.221.0500

5781 - 2021

Founded in 2007 in memory of Rabbi Gabi and Rivky Holtzberg OB"M Shluchim of the Rebbe to Mumbai India

## A. The Jewish Calendar

#### What Makes a Month?

#### **Source 1** Exodus 12:1-2

G-d said to Moses and Aaron in Egypt:

"This month shall be the head month to you. It shall be the first month of the year."

וַיֹאמֶר ה' אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהֲרֹן בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם לֵאמֹר:

הַחֹדֶשׁ הַזֶּה לָכֶם רֹאשׁ חֲדָשִׁים רִאשׁוֹן הוּא לָכֶם לְחדְשֵׁי הַשֵּׁנַה:

#### Rashi

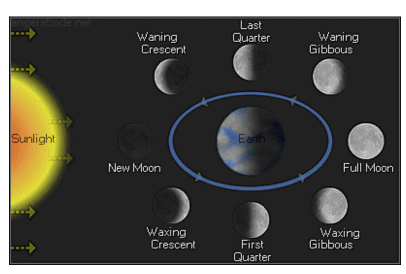
This month: [In Hebrew, the word chodesh literally means renewal.] G-d showed Moses the moon in its renewal and said to him, "When the moon renews itself, you will have a new month."

**This:** Moses found difficulty determining the precise moment of the renewal of the moon, in what size it should appear before it is fit for sanctification. So G-d showed him with His finger the moon in the sky and said to him, "You must see a moon like this and sanctify the month."

רען"ו

הַחֹדֶשׁ הַזֶּה: הֶרְאָהוּ לְבָנָה בְּחִדּוּשָׁהּ וְאָמֵר לוֹ כְּשֶׁהַיָּרֵחַ מִתְחַדֵּשׁ יִהְיֶה לְךָ רֹאשׁ חֹדֶשׁ (מכילתא).

הַזֶּה: נִתְקַשָּה מֹשֶה עַל מוֹלַד הַלְבָנָה, בְּאֵיזוֹ שִׁעוּר תֵּרָאֶה וְתִהְיֶה רְאוּיָה לְקַדֵּשׁ, וְהֶרְאָה לוֹ בְּאֶצְבַּע אֶת הַלְבָנָה בָּרָקִיעַ וְאָמֵר לוֹ כָּזֶה רְאֵה וְקַדֵּשׁ (שם).



#### **Source 2** Maimonides, Mishneh Torah, Hilchos Kiddush Hachodesh 1:3

The moon becomes hidden and cannot be seen for approximately two days — or [slightly] less or slightly more — every month: approximately one day before its conjunction with the sun at the end of the month, and one day after its conjunction with the sun, [before] it is sighted in the west in the evening. The first night when the moon is sighted in the west after being hidden is the beginning of the month. Afterwards, 29 days are counted from that day.

הַלְּבָנָה נִסְתֶּרֶת בְּכָל חֹדֶשׁ,
וְאֵינָה נִרְאֵית כְּמוֹ שְׁנֵי יָמִים
אוֹ פָּחוֹת אוֹ יוֹתֵר מְעַט. כְּמוֹ
יוֹם אֶחָד קֹדֶם שֶׁתִּדְבַּק בַּשֶּׁמֶשׁ
בְּסוֹף הַחֹדֶשׁ, וּכְמוֹ יוֹם אֶחָד אַחַר שֶׁתִּדְבַּק בַּשֶׁמֶשׁ וְתִרָאֶה בַּמַעְרָב בָּעֶרֶב. וּבַלַּיִל שֶׁתַּרָאֶה בַּמַעְרָב אַחַר שֶׁנִּסְתְּרָה, הוּא הְחַלֵּת הַחֹדֶשׁ, וּמוֹנִין מֵאוֹתוֹ הַיוֹם תִּשְׁעַה וְעֲשִׂרִים יוֹם.

#### **Source 3** Exodus 34:18

Keep the Festival of Matzahs. Eat matzahs for seven days as I commanded, in the designated time in the spring, because it was in the spring that you left Egypt.

אֶת־חֵג הַמַּצוֹת תִּשְׁמֹר, שִׁבְעַת יָמִים תֹאכֵל מַצוֹת אֲשֶׁר צִּוִּיתְרָ לְמוֹעֵד חֹדֶש הָאָבִיב, כִּי בְּחֹדֶשׁ הָאָבִיב יָצָאתָ מִמִּצְרָיִם:

#### **Source 4** Maimonides, Mishneh Torah, Hilchos Kiddush Hachodesh 1:1-2

The months of the year are lunar months, as implied by the verse, "...the burnt offering of the month when it is renewed," and "This month shall be for you the first of months." Concerning this verse, our Sages commented: G-d showed Moses in the vision of prophecy an image of the moon and told him, "When you see the moon like this, sanctify it." The years we follow are solar years, as implied in the verse, "Keep the month of spring."

How much longer is a solar year than a lunar year? Approximately eleven days. Therefore, when these additional days reach a sum of 30 - or slightly more, or slightly less — an additional month is added, causing the year to include thirteen months. This is called a leap year. This is necessary because it is impossible to have a year with twelve months and an odd number of days, as implied by the verse, "...of the months of the year." On this verse, our Sages commented: "You count the months of a year, but not the days of a year."

חָדְשֵׁי הַשְּנָה הֵם חָדְשֵׁי הַלְּבָנָה שֶּנֶּאֱמַר (במדבר כח יד) "עלַת חֹדֶשׁ בְּחָדְשׁו" וְנָאֱמַר (שמות יב ב) "הַחֹדֶשׁ הַזֶּה לָכֶם רֹאשׁ חֻדְשִׁים". כָּדְ אָמְרוּ חֲכָמִים הֶרְאָה לוֹ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוֹא לְמֹשֶׁה בְּמַרְאֵה הַנְּבוֹאָה דְמוֹת לְבָנָה וְאָמַר לוֹ כָּזֶה רְאֵה וְקַדֵּשׁ. וְהַשָּׁנִים שֶׁאָנוּ מְחַשְׁבִין הֵם שְׁנֵי הַחַמָּה שֶׁנֶאֱמַר (דברים טז א) "שְמוֹר אֶת חֹדֶשׁ הָאָבִיב":

וְכַמָּה יְתֵרָה שְׁנַת הַחַמָּה עַל שְׁנַת הַלְּבָנָה קָרוֹב מֵאַחַד עָשֶׁר יוֹם. לְפִיכָךְ כְּשִׁיִתְקַבֵּץ מִן הַתּוֹסֶפֶּת הַזֹאת כְּמוֹ שְׁלֹשִים יוֹם אוֹ פָּחוֹת מְעַט אוֹ יוֹתֵר מְעַט מוֹסִיפִין חֹדֶשׁ אֶחָד וְעוֹשִׁין אוֹתָה הַשָּנָה שְׁלֹשָׁה עֲשָׂר חֹדֶשׁ וְהִיא הַנִּקְרֵאת שָׁנָה מְעָבֶּרָת. שֶׁאִי אֶפְשָׁר לִהְיוֹת הַשְׁנָה שְׁנֵים עָשָׂר חֹדֶשׁ וְכָרְ וְכָרְ יָמִים שֶׁנָאֱמַר (שמות יב ב) מוֹנָה לְשָׁנָה וְאֵין אַתָּה מוֹנֶה מוֹנָה לְשָׁנָה וְאֵין אַתָּה מוֹנֶה יַמִים:

#### >> The Rebbe

#### The Jewish Leap Year

The leap year offsets the eleven-day difference between the lunar and solar year.

The Talmud states that "Israel follows the moon," the smaller of the two luminaries, because the Jewish people are small as well, as the verse states, "You are smallest among the nations." Therefore, "the small follow the small," and we calculate months according to the moon, beginning with the month of Nissan, which is the first of the months.

However, we are also commanded to "Keep the month of spring," to ensure that Passover is celebrated during spring [and Shavuot is celebrated during the harvest, and Sukkot in the fall — although the commandment speaks specifically about Passover], and spring [and the other seasons] are dependent on the sun.

The Torah resolves this issue by adding one month each two or three years. "When these additional days reach a sum of 30 — or slightly more, or slightly less — an additional month is added, causing the year to include thirteen months. This is called a

ויובן זה מתוכן ענין שנת העיבור כפשוטו<sup>1</sup> שעל ידה משתווה החילוק שבין שנת הלבנה לשנת החמה, ש"יתירה שנת החמה על שנת הלבנה קרוב מאחד עשר יום"<sup>2</sup>:

"ישראל מונין ללבנה" המאור הקטן", "ישראל מונין ללבנה" המעמד ומצב של כי, גם בני ישראל הם במעמד ומצב של קטנות האתם המעט מכל העמים", "יעקב הקטן שמואל הקטן דוד הקטן", ולכן הסדר הוא ש"קטן מונה לקטן", שזהו מנין חדשי השנה, שהם חדשי הלבנה, החל מחודש ניסן, עליו נאמר "החודש הזה לכם ראש חדשים".

אמנם, ישנו גם הציווי "שמור את חודש האביב"<sup>9</sup>, "כדי שיהי' פסח בזמן האביב"<sup>10</sup>[ועל דרך זה בנוגע לשאר המועדים, שחג השבועות צריך להיות בזמן הקציר והביכורים, וחג הסוכות בזמן האסיף, אלא שהציווי "שמור גו" נאמר בנוגע לחג הפסח דוקא], והרי זמן האביב [ועל דרך זה זמן הקציר וזמן האסיף] תלוי במהלד השמש.

ועל זה נותנת התורה עצה - להוסיף עוד חודש אחת לב' או ג' שנים: "כשיתקבץ מן התוספת הזאת (י"א יום שיתירה שנת החמה על שנת הלבנה) כמו שלושים יום או פחות מעט או יותר מעט, מוסיפין חודש אחד leap year." "The extra month is always Adar...Were the month not to be added, Passover would sometimes fall in the summer and sometimes in the winter" (according to some codifiers, the commandment of leap years is directly associated with celebrating Passover in spring).

In other words, the purpose of the leap year, which is called a "complete year," is to fill the gap between the lunar year and the solar year.

In fact, it not only fills the gaps created in the past, but also gives several days as a "advance" for the future year. ועושין אותה השנה שלשה עשר חודש,
והיא הנקראת שנה מעוברת"<sup>11</sup>, "ואין
מוסיפין לעולם אלא אדר .. ולולי הוספת
החודש הזה, הפסח בא פעמים בימות החמה
ופעמים בימות הגשמים"<sup>12</sup>(ולדעת כמה
מוני המצוות - מצות עשה לעבר השנים
כדי שיהי' חג הפסח בחודש האביב<sup>13</sup>).

...ונמצא, שענינה של שנת העיבור, שנקראת שנה תמימה, הוא ז שעל ידי הוספת חודש העיבור נשלם החסרון של שנת הלבנה לגבי שנת החמה.

ועוד פרט בזה ז שלא זו בלבד שנשלם החסרון שנחסר בעבר, אלא עוד זאת, שעל ידי זה ניתוסף מספר ימים בתור "מקדמה" על העתיד, לשנה הבאה.

## B. Sun & Moon — The Deeper Meaning

#### >> The Rebbe

#### We Are Compared to the Moon

This teaches us a lesson:

What is the difference between the sun and the moon? The sun shines every day in the exact same fashion, while the moon fluctuates: sometimes it grows and sometimes it shrinks.

The Jewish people are compared to the moon. First of all, as mentioned earlier, we are the smallest of the nations from a perspective of numbers. This was the case throughout the generations, including in the days of King Solomon when "the moon was full," and many lands paid tribute to Solomon; nonetheless, from the perspective of quantity, the Israelites were a very small number in comparison to the many multitudes of the nations. But moreover, we are compared to the moon because we experience fluctuations. We are sometimes on the rise, and sometimes on the decline, as we see throughout Jewish history.

ומזה למדים הוראה בעבודת האדם:

החילוק שבין חמה ללבנה הוא -שבחמה אין שינויים, ואילו בלבנה יש שינויים, שלפעמים הולכת ומתמעטת ולפעמים הולכת ומתמלאת.

ועל דרך זה בנוגע לבני ישראל שנמשלו ללבנה - נוסף לכך ש"אתם המעט מכל העמים", מעט בכמות לגבי ריבוי הכמות של אומות העולם, כפי שהי' בכל הדורות, כולל גם בימי שלמה כאשר בני ישראל היו במעמד ומצב ד"קיימא סיהרא באשלמותא"<sup>1</sup>, ומכל הארצות באו והביאו מתנות כו'<sup>1</sup>, הרי גם אז, כשהסתכלו בעיני בשר על הכמות בלבד, ראו שבני ישראל הם מתי מספר לגבי ה"רוב עם" שמחוץ לבני ישראל - שיש בהם שינויים של עליות וירידות, כפי שרואים בדברי ימי ישראל במשר כל הדורות.

#### **Every Person Experiences Change**

This is also true in our personal lives: there are matters which undergo change and matters which remain static. For example, in the three matters in which a person is equal to an animal, such as eating and drinking - there is no difference between his childhood, adolescence and elderly years. From the moment a person is born through his final moment on earth, he needs to eat and drink [and although he is capable of fasting for certain durations of time, it is definitely contrary his nature]. However, with the more "inner" faculties, like the power of intellect – a person is born "untamed," and he gains wisdom as he grows, all the way until his old age. And even in old age, there are differences and fluctuations with regard to intellect as well.

שהם באופן של עליות וירידות, ולדוגמא: בנוגע לג' הדברים שבהם משתווה אדם לבהמה, כמו אכילה ושתי'16- אין שינויים בין קטנותו נערותו וזקנותו, שהרי מהרגע הראשוז שנולד ועד לרגע האחרוז במשר כל ימי חייו זקוק הוא לאכילה ושתי' ןאמנם יש ביכולתו להתענות למשך זמן מסוים, אבל זהו באופן שמכריח וכופה את עצמו לעשות היפך טבעו כו']; ואילו בנוגע לכוחותיו הפנימיים. כמו כח השכל רכך "עיר פרא אדם יולד"<sup>17</sup>, ואחר כך כשהולך וגדל אזי מתפתח כח שכלו והבנתו עד לימי הזקנה, ובימי הזקנה גופא יש חילוקים בין זקני תלמידי חכמים לזקני עמי הארץ כו'18, והיינו, שיש בזה שינויים. עליות וירידות.

ועל דרך זה בכל אדם, שיש אצלו עניינים

שאין בהם שינויים, ויש אצלו עניינים

#### Differences in Serving G-d

Likewise, in our service of G-d, there are things which change (like the moon) and things that remain the same (like the sun):

For a Jewish person, there are certain matters which are fundamentals. For example, if something is expressly commanded in the Code of Jewish Law and all the more so, in the Written ועל דרך זה יש חילוק בין עניינים שאין בהם שינויים (חמה) לעניינים שיש בהם שינויים (לבנה) - בעבודת השם:

אצל איש ישראל ישנם עניינים שמזעזעים אותו, ולדוגמא: כאשר מדובר אודות ציווי מפורש בשולחן-ערוך ועל אחת כמה וכמה בתורה-שבכתב - הרי בוודאי Torah, obviously, changes will not occur. But something that is a Rabbinic decree, or possibly a minor issue — it is possible that he will be more meticulous when in places where he is recognized, while not being as careful while traveling and while in places where he is less recognized; he might forgo particulars like *Chalav Yisrael* and *Pas Yisrael*. He knows that his location makes no difference from G-d's perspective, but there are differences, "ups and downs," in his own experience.

This is true of all sorts of people. Even if a person is not very observant and experiences these fluctuations on regular basis - when it comes to something which affects his "Jewish Essence," he will be willing to sacrifice his life to sanctify G-d's name. On the other hand, "there is no righteous person who does not sin at all." He might not sin in matters associated with the Written Torah or Oral Torah, but rather fail to observe a mitzvah in its most meticulous manner (obviously, in a case where G-d's name is not desecrated; as the Talmudic sage, Rav, said: "What is a desecration of G-d's name? When I purchase meat from the butcher but do not pay immediately..." But we are talking about instances where there is no overt desecration of G-d's name).

לא שייך בזה שינויים; אבל כאשר מדובר
אודות ענין שהוא רק מדרבנן, דקדוק קל
של דברי סופרים - אזי יתכן שבמקום
שמכירים אותו הרי הוא מקפיד ונזהר
בזה, מה שאין כן בהיותו בדרך, במרחקים,
במקום שאין מכירים אותו, אזי עלול
לוותר ולא להקפיד על חלב ישראל ופת
ישראל. - הוא יודע אמנם שאצל הקב"ה
ישראל. - הוא יודע אמנם שאצל הקב"ה
אין שינויים, שנמצא בשווה בביתו ובדרך
כו', אבל אף על פי כן, אצלו יש שינויים,

וענין זה הוא בב' הקצוות: גם קל שבקלים, שכל הענינים אצלו הם באופן של עליות וירידות - הנה כאשר בא לעניין שנוגע לנקודת היהדות, אזי מוסר נפשו על קדושת השם (כמבואר בתניא<sup>91</sup>); ולאידך גיסא - "אין צדיק בארץ אשר יעשה טוב ולא יחטא"<sup>92</sup>, אמנם לא בעניין המפורש בתורה שבכתב ותורה שבעל פה, אבל בעניין של הידור מצוה בלבד - אם רק אין בזה חילול השם, כדברי רב: "היכי דמי חילול השם .. כגון אנא אי שקילנא בשרא מטבחא ולא יהבינא דמי לאלתר"<sup>12</sup>, אבל במקום שאין מכירים אותו, ובמילא לא במי' בזיון וזלזול התורה, יכול לוותר על זה.

10

We find this concept in Jewish law:

The Mishna states — and the Jerusalem Talmud elaborates on this matter — that "an ignoramus does not lie on Shabbat," and can therefore be trusted to declare his produce as tithed. This seems bizarre: If it is forbidden to lie, being that the Torah commands us to "distance ourselves from falsehood," what is the difference between Shabbat and weekday? If he could state a falsehood during the week, despite the prohibition, why would he refrain from lying on Shabbat?

The answer is that the entire world is elevated on Shabbat, and therefore, he is elevated as well. And this is expressed in the fact that on Shabbat, he will not state a falsehood.

Likewise, there are daily fluctuations as well. When a person is in the midst of prayer or Torah study, he is in a sublime state, a Shabbat state — as a Jew ought to always be. But after prayer, when he leaves the synagogue to engage in earning a livelihood and must compete with those around him — it becomes much more difficult to meticulously observe every detail of the Code of Jewish Law with regard to encroaching on other businesses, gossip, and so on, when he needs to ensure his family's livelihood.

ולהוסיף, שגם בנגלה דתורה רואים שיש עניז של שינויים:

איתא במשנה<sup>22</sup> ומבואר בירושלמי ש"עם הארץ אינו משקר בשבת", ולכן יכולים לסמוך על דבריו בנוגע לדמאי כו'. ולכאורה אינו מובן ־ דממה-נפשך: כיון שאסור לומר דבר שקר, כציווי התורה "מדבר שקר תרחק"<sup>23</sup>, מהו החילוק בין יום השבת לימות החול; ואם ביום חול ביכלתו לומר דבר שקר למרות האיסור שבדבר (שאינו שייך אליו...) - מדוע בשבת אינו משקר?!

אך העניין הוא - שביום השבת מתעלה העולם כולו, ולכן מתעלה גם הוא, ועילוי זה מתבטא בכך שמתיירא לומר דבר שקר, מה שאין כן בימות החול כו'.

ועל דרך זה יש שינויים בכמה עניינים בכללות העבודה בכל יום: בשעת התפלה ולימוד התורה הרי הוא נמצא במעמד ומצב נעלה, בבחינת שבת ("אַ שבת'דיקער"), כראוי ליהודי; אבל לאחרי התפלה, בצאתו לרחוב לעסוק בעניני פרנסה, שאז צריך להתמודד עם ה"תחרות" שמתנהלת מסביב - איך יכול להזהר ולשמור על כל פרטי הדקדוקים שנתבארו בשלחן ערוך חושן-משפט בנוגע לדיני השגת גבול, או בנוגע לאבק לשון הרע וכיוצא בזה, בה בשעה שצריך לדאוג לפרנסתו ופרנסת בני ביתו?!...

11

## C. The Leap Year of the Soul

#### >> The Rebbe

#### The Leap Year and Repentance

This is the lesson of a leap year: In order to fill the gap of the lunar year, it is necessary to add a month, which will not only fill the gap but be a "supplement" as well, for the future:

When in a state of change, i.e. a state of decline, our *teshuvah* must be such that not only will we behave as we did before the decline, but we will be on a higher level.

The Alter Rebbe, in Tanya, cites the statement of Tana D'vei Eliyahu: "If a person committed a sin and deserves the death penalty before G-d, what should he do to live? If he was accustomed to studying one page, he should study two. If he was accustomed to studying one chapter, he should study two." As explained at length in books of Jewish ethics, a baal teshuvah needs to be extra careful in the matters in which he failed in the past.

ועל זה באה ההוראה משנת העיבור - שכדי להשלים את החיסרון של שנת הלבנה לגבי שנת החמה, צריך להוסיף חודש העיבור, שעל ידי זה נעשה לא רק מילוי החיסרון, אלא גם הוספה יתירה עבור העתיד:

כאשר יש מצב של שינויים, מיעוט וירידה, שזהו ענין של חטא, מלשון חסרון<sup>24</sup> - אזי צריך להיות ענין התשובה לא רק באופן שמכאן ולהבא תהי' הנהגתו כמו קודם החיסרון, אלא צריך להוסיף זהירות גדולה יותר,

- כמובא באגרת התשובה<sup>25</sup> מה שכתוב בתנא דבי אליהו [ולפנינו הרי זה במדרש<sup>26</sup>] "אדם עבר עבירה ונתחייב מיתה למקום, מה יעשה ויחי', אם הי' רגיל לקרות דף אחד יקרא ב' דפים, לשנות פרק א' ישנה ב' פרקים". וזהו כללות העניין המבואר בספרי מוסר<sup>27</sup>, שבעל-תשובה צריך זהירות יתירה בעניין שנכשל בו בעבר -

In order to fill the lack of the lunar year, it is not enough to add the missing days. We need to add an entire month (as we said earlier, a year must consist of entire months), resulting in a year with far more days than a regular one.

This is called a *shanah temimah*, a "complete" year. In other words, we gain true completion and wholeness in our service to our Creator specifically when, after a decline, we make an extra effort to gain even more than we had achieved earlier.

Acharon Shel Pesach 1965 Toras Menachem 5725 vol. 3 pg. 214. כשם שכדי להשלים את החיסרון של שנת הלבנה לא די בהוספת מספר הימים החסרים, אלא צריך להוסיף חודש שלם (שהרי "אי אפשר להיות השנה שנים עשר חודש וכך וכך ימים, שנאמר<sup>28</sup> לחדשי השנה, חדשים אתה מונה לשנה, ואי אתה מונה ימים"<sup>29</sup>), שעל ידי זה ניתוסף במספר הימים יותר מאשר בשנה רגילה.

ואז נעשית "שנה תמימה", והיינו, שעניין התמימות והשלימות בעבודת ה' ניכר דווקא כאשר הי' ענין של חסרון, ואף על פי כן נעשית השלמת החיסרון בהוספה יתירה לגבי המעמד ומצב שהי' לפני החיסרון.

### **D.Renewal**

#### **Source 5** Public Letter, Rosh Chodesh Nissan 5744 (1984)

Both the sun and the moon were created "to give light upon the earth" and to serve mankind; while the task of a human being is, to quote our Sages, "I was created to 'serve' my Creator," namely, to serve G-d.

There is an obvious difference between the sun and the moon in the manner of their providing light on the earth: The sun radiates its light in the same constant manner, without perceptible change from day to day. On the other hand, the moon "renews" itself (which is why the moon is also called *chodesh*, "new") as it reappears, or is "reborn" (*molad*) at the beginning of each month, first as a narrow crescent and then becoming fuller and brighter from day to day, until it attains its complete fullness and brightness on the fourteenth-fifteenth day of the month.

In other words: The sun and the moon symbolize two different characteristics. The sun represents the element of sameness and constancy; the moon — change and renewal. Both these elements are found in our service of G-d. And — although at first glance they appear contradictory, both of

...שניהם - השמש והלבנה -נבראו כדי "להאיר על הארץ"<sup>1</sup>, ולשמש את האדם<sup>2</sup>, שתכליתו ויעודו הם - "אני נבראתי לשמש את קוני"<sup>3</sup>.

כשנתבונן נראה כי קיים הבדל בין האופנים שבהם מאירים השמש והלבנה את הארץ: השמש זורח ומאיר יום יום באותו אופן, ללא כל שינוי. לעומתו הלבנה מתחדשת מדי חודש (ומכאן גם השם "חודש"4 ב"היוולדה" או בהופעתה הלבנה") ("מולד בראשית החודש, תחילה כרצועה צרה והיא חצי-עגולה⁵, ומתמלאת ומגביהה מיום ליום עד שהיא מגיעה לשלימותה ושיא אורה, ביום ארבעה עשר או חמשה עשר לחודשי.

במילים אחרות: השמש והירח מסמלים שני כוחות. השמש מייצגת אחידות ויציבות והלבנה תמורה והתחדשות. שני גורמים אלה קיימים גם בעבודת ה', ולמרות שהם, לכאורה, עניינים הפכיים ומנוגדים, הרי דווקא שניהם יחד הכרחיים

אר"י וכו') – בין י"ד לט"ו.

המקורי" דהרמב"ם – הוצאת קאפח). וצ"ע בצפע"נ להראגאצ'ובי (לרמב"ם

<sup>1)</sup> בראשית א, טו.

ועד שהשמש ממתקת הפירות והלבנה מבשלת הפירות (פרש"י ברכה לג, יד). וראה ברכות ו, סע"ב ובחדא"ג מהרש"א שם. הקדמת פיהמ"ש להרמב"ם ד"ה אח"כ ראה להסתפק.

<sup>3)</sup> משנה וגמרא סוף מסכת קידושין.

<sup>0)</sup> נוספר הבנה אוסון פוספר קירוס ן. 4) לקוטי לוי"צ הערות לזח"ב ע' שלט. וראה אוה"ת לר"ה א'שנג. 5) ראה פיה"מ להרמב"ם ר"ה פ"ב מ"ט (כן היא החלוקה במשניות ד"כת"י

הל' קדה"ח בתחלתן) דראיית הלבנה בקדה"ח היא דמיונית ולא אמיתית.
וראה מפענה צפונות ס"ע רלו ובהוספות שם שהאריך, וש"נ.

6) שהרי מילוי ושלימות הלבנה הוא "חצי כ"ט י"ב תשצ"ג (מן המולד)"
(רמב"ם שם פ"ו ה"ג. ב"י לטואו"ח סתכ"ו ד"ה ומ"ש רבינו. ב"ח שם ד"ה

them combined together are indispensable to achieve completeness in our service of G-d.

The explanation is as follows:

There are those aspects of serving G-d which are the same from day to day, without change. For instance, a Jew begins every day, immediately upon rising from his sleep, with the declaration of *Modeh Ani*, acknowledging and thanking G-d, the "Living and Eternal King," for giving him life and fresh powers to serve Him; so is also the *Mitzvah* of reading the Shema, expressing total commitment to G-d and to His commandments to the point of self-sacrifice; so are the blessings and prayers which are recited every day; so also the *Mitzvah* of learning, and of loving our fellow, and a host of other commandments which a Jew is obligated to do each and every day.

At the same time, a Jew is expected to generate a renewal and resurgence of inspiration and joy in all matters of Judaism, particularly those that are repeated every day, so that they should be experienced as if they had been just given that day by G-d for the first time.

An additional measure of inspiration is necessary on special days, Shabbat and holidays, etc., which are associated with additional prayers and special commandments that have to be fulfilled only on those special days, such as lighting candles, making Kiddush on Shabbat and holidays, eating Matzah during the Season of Our Freedom, and so forth. These certainly call for special

ודרושים להשגת שלימות בעבודת השם.

ביאור הדבר:

עניינים ישנם בעבודת השם החוזרים ונשנים מדי יום ביומו ללא הבדל. כך -לדוגמא, פותח כל יהודי את יומו מיד עם הקיצו משנתו באמירת "מודה אני לפניך", הוא מכיר ומודה לה' "מלך חי וקיים" על שהעניק לו חיים וכוחות רעננים לעבדו, כך גם מצוות קריאת שמע וקבלת עול מלכות שמים, הברכות והתפילות הנאמרות בכל יום, כך גם מצות לימוד תורה, אהבת ישראל וכו', שיהודי חייב לקיימן בכל יום ומדי יום.

אך יחד עם זה חייבת להתווסף מדי יום התלהבות מחודשת בכל עניני היהדות ובפרט בעניינים החוזרים ונשנים מדי יום בדיוק כאילו באו היום מפי הגבורה<sup>8</sup>.

התלהבות חדשה ושמחה באה בימים של שבת ויום טוב, וכו', כאשר מתווספות תפילות מיוחדות ומצוות מיוחדות הקשורות רק עם ימים מיוחדים אלה, כגון: הדלקת נרות וקידוש בשבת ובחגים, אכילת מצה בזמן חרותנו וכו' - באופן עד שקדושת השבת מורגשת גם בימי החול', ותוכן כל חג חודר לחיי כל ימי השנה", inspiration and joy — so much so, that the holiness of Shabbat should be felt every day of the week, and the teachings of the festivals should be an inspiration throughout the year. Thus, for example, it is explained by our Sages that the "Season of Our Freedom" should be experienced daily, in terms of freedom from all inner and outer limitations that hinder the fullest pursuit of serving G-d wholeheartedly and with joy, being truly free.

כפי שמוסבר<sup>11</sup> שענין יציאת מצרים קיים בכל יום<sup>12</sup> -ההשתחררות מכל המיגבלות הפנימיות והחיצוניות המפריעות לעבוד את ה' בשמחה ובטוב לבב, חרות אמיתית.